
48

Interfaces da missão: 
uma leitura das encíclicas 
missionárias pré-conciliares
Interfaces de la misión: una lectura de las encíclicas 
misionera preconciliares

Interfaces of mission: a reading of the pre-conciliar 
missionary encyclicals

Rafael Lopez Villasenor1

Resumo

Este ensaio tem como objetivo analisar a metamorfose teológica e missionária da Igreja, 
antes do Concílio Vaticano II, a partir das encíclicas missionárias. A pesquisa começa do 
modelo da plantatio Ecclesiae, que compreendia a missão principalmente como expansão 
geográfica da Igreja, passando pela orientação teológica exclusivista. A primeira grande en-
cíclica missionária foi Maximum Illud, que abordou a universalidade da missão, a separação 
entre evangelização e colonialismo, a formação do clero local, a competência dos missio-
nários e a cooperação missionária. Os papas que sucederam Bento XV até o Vaticano II, to-
dos publicaram encíclicas missionárias, inspiradas por Maximum Illud, incorporando novos 
elementos para responder às necessidades da atividade missionária da Igreja. De tal modo 
que, Pio XI escreveu Rerum Ecclesiae (1926), Pio XII Evangelii Praecones (1951) e Fidei Donum 
(1957), João XXIII Princeps Pastorum (1959). Gradualmente, essas encíclicas foram mudando 
a prática da missão ad gentes, enriquecendo a noção de evangelização e, ao mesmo tempo, 
contribuindo para a reconfiguração da Igreja em vista da missão universal, no panorama 
mutável do mundo contemporâneo.

Palavras-chave: Missão; Plantatio Ecclesiae; Encíclicas; Vaticano II.

Resumen

Este ensayo tiene como objetivo analizar la metamorfosis teológica y misionera de la Iglesia, 
antes del Concilio Vaticano II, a partir de las encíclicas misioneras. La investigación empieza 
con el modelo de plantatio Ecclesiae, que entendía la misión principalmente como expansión 
geográfica de la Iglesia, pasando por la orientación teológica exclusivista. La primera gran 

1	  Doutor em Ciências Sociais, mestre em Ciências da Religião. Editor-chefe da Revista Missão e Culturas; Secretário da União Missionária 
das Pontifícias Obras Missionárias. ORCID: https://orcid.org/0009-0009-2632-1842 Email: rafamx65@gmail.com. 



49

ISSN 3086-0903

encíclica misionera fue Maximum Illud, que abordó la universalidad de la misión, la separa-
ción entre evangelización y colonialismo, la formación del clero local, la competencia de los 
misioneros y la cooperación misionera. Los Papas que sucedieron a Benedicto XV hasta el 
Concilio Vaticano II, publicaron encíclicas misioneras, inspiradas por Maximum Illud, incor-
porando nuevos elementos para responder a las necesidades de la actividad misionera de 
la Iglesia. De tal manera que Pío XI escribió Rerum Ecclesiae (1926), Pío XII Evangelii Praecones 
(1951) y Fidei Donum (1957), Juan XXIII Princeps Pastorum (1959). Poco a poco, estas encíclicas 
fueron cambiado la práctica de la misión ad gentes, enriqueciendo la noción de evangelizaci-
ón y, al mismo tiempo, contribuyendo a la reconfiguración de la Iglesia en vista de la misión 
universal, en el panorama cambiante del mundo contemporáneo.

Palabras clave: Misión; Plantatio Ecclesiae; Encíclicas; Vaticano II.

Abstract

This essay aims to analyze the theological and missionary metamorphosis of the Church, 
before the Second Vatican Council, from the missionary encyclicals. The research begins 
with the model of the plantatio Ecclesiae, which understood mission mainly as the geogra-
phical expansion of the Church, passing through the exclusivist theological orientation. The 
first major missionary encyclical was Maximum Illud, which addressed the universality of 
mission, the separation between evangelization and colonialism, the formation of the local 
clergy, the competence of missionaries, and missionary cooperation. The popes who succe-
eded Benedict XV until Vatican II all published missionary encyclicals, inspired by Maximum 
Illud, incorporating new elements to respond to the needs of the Church’s missionary acti-
vity. In such a way that Pius XI wrote Rerum Ecclesiae (1926), Pius XII Evangelii Praecones (1951) 
and Fidei Donum (1957), John XXIII Princeps Pastorum (1959). Gradually, these encyclicals 
have changed the practice of mission ad gentes, enriching the notion of evangelization and, 
at the same time, contributing to the reconfiguration of the Church in view of the universal 
mission, in the changing panorama of the contemporary world.

Keywords: Mission; Plantatio Ecclesiae; Encyclicals; Vatican II.

1.	 Introdução

A missão faz parte da história da Igreja, realizada e compreendida de diferentes maneiras. 
Antes do Concílio Vaticano II, o paradigma predominador da missão era a plantatio Ecclesiae, 
ou seja, a criação de igrejas locais como forma de garantir a expansão institucional do cristia-
nismo, com base no axioma Extra Ecclesiam nulla salus (fora da Igreja não há salvação). Assim 
sendo, a missão foi realizada entre luzes e trevas, como expansão geográfica e institucional, 
com uma visão colonizadora e eurocêntrica. Contudo, nas primeiras décadas do século XX, 
começa a emergir uma reflexão missionária crítica, motivada pelas mudanças geopolíticas, 
o surgimento das igrejas locais e a necessidade de repensar o papel da Igreja no mundo. 

Este ensaio tem como finalidade analisar a metamorfose da teologia missionária, a partir 



50

das encíclicas missionárias, que serviram de base para o Concílio Vaticano II e iluminaram 
a elaboração do decreto Ad Gentes.  Os documentos missionários estão em sintonia com a 
primeira grande encíclica missionária do século XX, a Maximum Illud do Papa Bento XV, que 
procurou a separação entre missão e colonialismo, pois a missão da Igreja não deveria estar 
ligada a interesses políticos ou coloniais, apresentou a universalidade da missão, a formação 
do clero local e o apoio às Obras Missionárias. De tal modo, Pio XI, na Rerum Ecclesiae, acen-
tuou a necessidade de formar um clero nativo, para que a missão não dependesse das igrejas 
da Europa. Pio XII na Evangelii Praecones destacou os avanços missionários e os perigos que a 
Igreja passava e na Fidei Donum, fez o apelo para que as dioceses de países com mais recursos 
enviem sacerdotes aos “territórios missionários” na África. João XXIII, na Princeps Pastorum, 
destacou a importância das missões católicas e da participação missionária dos leigos. 

2.	 A teologia da Plantatio Ecclesiae: um modelo missionário 
expansionista

A missão acompanha a história da Igreja desde os primeiros séculos, iniciada nos grandes 
centros do Império Romano, marcada por acertos e erros, luzes e sombras. Para Paulo 
Suess (2024, p. 20) “nas sandálias da comunidade missionária há poeira e sangue; nas rou-
pas o cheiro de ovelha; em sua vida a necessidade de conversão permanente; em seus cora-
ções o desejo de perdoar e ser perdoado”. O que ontem foi uma inculturação bem-sucedi-
da, hoje pode tornar-se um peso, pois a missão está sempre em transformação e mudança. 

A teologia da Plantatio Ecclesiae tem suas raízes na patrística, mas foi solidificada como mo-
delo missionário após o Concílio de Trento e influenciada pelas escolas missionárias do 
século XIX. Consolidou-se com a expansão missionária ligada ao colonialismo europeu. 
Para facilitar a Evangelização, em 1622, o Papa Gregório XV fundou a Propaganda Fide (atu-
almente, Dicastério para a Evangelização). A missão era concebida como uma expansão 
territorial, cujo objetivo principal era a fundação de estruturas eclesiais completas, com 
liturgia, hierarquia, doutrina e disciplina, nos chamados “territórios de missão”. O modelo 
expansionista refletia uma eclesiologia institucional em que a Igreja visível era o único meio 
ordinário de salvação, conforme o axioma, extra Ecclesiam nulla salus, atribuída por alguns 
teólogos a Orígenes e por outros a São Cipriano, formulação que foi retomada pelo Concílio 
de Florença em 1442, visão que permaneceu até antes do Concílio Vaticano II. A salvação 
era identificada com a incorporação dos povos não cristãos à estrutura eclesial (Villasenor, 
2011). A missão era concebida como extensão da Igreja europeia, sem muita atenção à di-
versidade cultural, nem à autonomia das comunidades locais. 

Com a visão eurocêntrica a ação missionária estava voltada à expansão institucional da 
Igreja e à salvação individual de almas, sustentada pelo axioma Extra Ecclesiam nulla salus, 
considerava a Igreja como único caminho para a salvação. A teologia e a ação missionária 
estavam baseadas na visão eclesiocêntrica, eurocêntrica, colonialista e exclusivista. A mis-
são consistia em estabelecer os sinais visíveis da Igreja por meio do projeto que visava uma 
Igreja local sem qualquer inculturação e promovia a expansão geográfica como extensão 
do colonialismo europeu. Assim, o cristianismo que chegava nas novas igrejas era eurocên-
trico e conquistador, marcado pela força e imposição, isto é, entre a cruz e a espada. A mis-
são era parte integrante da expansão colonial europeia, sustentada por uma perspectiva 



51

ISSN 3086-0903

eurocêntrica do conhecimento, da teologia e da construção teórica da ideia de raça e cultu-
ra, “evangelizar era sinônimo de civilizar e dominar”. Nessa lógica de dominação colonial, os 
povos “evangelizados” eram vistos e tratados como inferiores (Villasenor, 2024).

A teologia da Plantatio Ecclesiae gerou uma prática missionária caracterizada pela ênfase 
na conversão individual; pela transferência cultural da forma eclesial ocidental; pela de-
pendência da Igreja europeia, que enviava missionários, recursos materiais e apoio orga-
nizacional. Além disso, ainda que criticada, essa teologia manteve vínculos com projetos 
econômicos e coloniais. As culturas locais eram desprezadas, vistas como obstáculos à fé 
cristã e, por isso, deviam ser superadas diante de um processo de “civilização cristã”. Ser 
cristão, portanto, significava abandonar a própria cultura e adotar a dos colonizadores, 
missionários e dominadores europeus.  Nesse sentido, Bevans e Schroeder (2016, p. 199), 
que as “culturas e regiões locais foram consideradas essencialmente más” e quem morria 
sem ser batizado era condenado ao inferno ou no mínimo enviado para o limbo.

A missão tinha a finalidade de plantar a Igreja, tornando-a visível, estável, completa e soli-
damente estruturada. Portanto, era chamada como “território de missão” qualquer região 
onde a Igreja visível estivesse ausente, ou onde doutrina e sacramentos não fossem ofere-
cidos de forma constante e estável. Os meios de salvação não estavam acessíveis a todas as 
pessoas. Estava implícita a tese de que a Plantatio Ecclesiae era inseparável da salvação das 
almas, pois implantar a Igreja e salvar eram conceitos correlatos (Raschietti, 2022). Essa vi-
são, mesmo que tenha contribuído para a difusão do cristianismo, revelou limitações dian-
te das transformações históricas do século XX. Era necessário superar a identificação entre 
missão e colonialismo, ao mesmo tempo buscar reconhecer a dignidade e a riqueza cultural 
dos povos evangelizados, tudo isso é refletido nas encíclicas sobre a missão.

3.	 Encíclicas Missionárias que mudaram a teologia e a prática 
missionária

No início do século XX, a missão da Igreja Católica foi profundamente desafiada pelo con-
texto do colonialismo e pelas independências emergentes nos chamados “países de mis-
são”. Almeida e Brighenti (2020, p. 868) afirmam que “a missão não só tinha problemas, 
como havia se tornado um problema em si mesma”. A missão era geográfica e clerical com 
uma rejeição às religiões tradicionais, vistas como “falsas”. Nesse cenário, algumas vozes 
começaram a questionar tal modelo colonialista, abrindo caminho para a transformação 
missionária, ajudadas pela reflexão das grandes encíclicas eclesiais. As encíclicas missioná-
rias, ao longo da primeira parte do século XX, reafirmaram a natureza universal da missão, 
insistiram na separação entre missão e colonialismo, incentivaram a formação de um clero 
local e convidaram todos os católicos a colaborarem com a missão. 

a) Encíclica Maximum Illud publicada em 30 de novembro de 1919, do Papa Bento XV, em 
um momento crítico de profundas transformações globais. O mundo estava despedaçado 
pelos efeitos da Primeira Guerra Mundial (1914–1918), a Europa encontrava-se moralmente 
enfraquecida, e os desdobramentos do imperialismo e do colonialismo eram sentidos. Os 
países que haviam se enfrentado na guerra eram os mesmos que enviavam missionários 
para a África e Ásia, como resultado havia um forte nacionalismo entre os missionários. Os 



52

nacionalismos levados para os lugares de missão geraram tensões e resultaram na expul-
são de missionários nas “terras de missão”. A missão, em muitos casos, era conduzida sob 
a influência das potências coloniais, confundindo-se com a imposição política e cultural 
europeia (Bueno, 2015). 

A encíclica marcou o início de uma nova etapa na consciência missionária da Igreja na mo-
dernidade. “Trata-se do primeiro grande pronunciamento pontifício do século XX sobre o 
tema, sinal de uma renovação missionária que buscava distanciar-se do imperialismo dos 
Estados-nação” (Raschietti 2022, p. 213). O documento criticou a instrumentalização da 
missão por interesses nacionalistas, enfatizou a formação de um clero local e reafirmou a 
natureza universal e espiritual da missão evangelizadora da Igreja. Desvinculou a missão de 
qualquer projeto nacionalista ou colonial, afirmando que ela deve estar a serviço exclusivo 
do Reino de Deus. Os missionários deveriam cultivar uma profunda vida espiritual, apren-
der a língua e costumes do povo, ter zelo apostólico, desprendimento e humildade.

Maximum Illud indicou uma visão universal da missão da Igreja, pedia que os cristãos não 
propagassem os interesses de sua pátria, mas os de Jesus Cristo. Os missionários necessi-
tam ser embaixadores de Cristo, não representantes de seu país. Sublinhou que o nacio-
nalismo e o colonialismo comprometiam a credibilidade do Evangelho e dificultavam uma 
verdadeira evangelização, porque não é o propósito da Igreja propagar o domínio de qual-
quer nação sobre outras, mas unicamente o de levar o Reino de Deus a toda a humanidade. 
Infelizmente, havia entre os missionários quem se deixava guiar pelos interesses nacionalis-
tas. Tudo isso deveria ser banido de toda atividade missionária.

Enfatizou a necessidade de romper com o modelo colonialista de evangelização, valorizan-
do as culturas locais e promovendo lideranças autóctones (Scherer, 1996). Insistiu na forma-
ção de um clero nativo o mais depressa possível, porque o anúncio do Evangelho precisava 
levar à constituição de Igrejas locais autônomas, com seus próprios pastores, devidamente 
formados para guiar o povo de Deus. Esse apelo à formação de Igrejas locais e à purifica-
ção das intenções missionárias abriu caminho para um novo paradigma missionário, que 
culminaria no Concílio Vaticano II. A encíclica começou uma metamorfose no campo da mis-
siologia, que inclusive, por ocasião do centenário da promulgação da Maximum Illud, o Papa 
Francisco escreveu a carta “Batizados e Enviados” (2019), proclamando um mês missionário 
extraordinário, reafirmando a atualidade e importância dos ensinamentos do documento 
para uma missão universal, inculturada, profética e convidando a assumir com novo impul-
so a missão ad gentes, de forma que abranja a transformação missionária da pastoral. 

b) Encíclica Rerum Ecclesiae, publicada em 28 de fevereiro de 1926, pelo Papa Pio XI, com 
a finalidade de dar continuidade aos princípios de Maximum Illud, reforçando e ampliando 
os fundamentos da cooperação missionária. O cenário da década de 1920 era marcado 
pela reconstrução pós-guerra, pela persistência das estruturas coloniais e pela crescen-
te presença de Igrejas cristãs, especialmente protestantes, nos territórios colonizados. A 
Santa Sé, por meio de Propaganda Fide e pela fundação das Pontifícias Obras Missionárias, 
buscava fortalecer sua presença institucional e garantir a fidelidade doutrinal e pastoral da 
missão católica (Scherer, 1996). Insere-se no contexto de reorganização e expansão missio-
nária, entre os não cristãos da África e da Ásia. 



53

ISSN 3086-0903

A encíclica retomou temas como a formação do clero local, a espiritualidade missionária e 
o caráter evangélico da missão, consolidando uma nova visão eclesiológica: “a ideia-chave 
que perpassa essa Encíclica é dilatar o Reino de Cristo por meio da expansão da própria 
Igreja, como meio escolhido por Deus para oferecer o dom da salvação a todos os povos” 
(Raschietti, 2022, p. 214). Pio XI indicou uma missão aberta à universalidade e respeitosa 
das culturas locais, sublinhando que a finalidade principal da missão era a fundação da 
Igreja local autônoma, com o próprio clero. 

Rerum Ecclesiae reafirmou a missão como parte essencial da Igreja, recordando o mandato 
de Cristo e destacando a responsabilidade universal dos católicos na propagação da fé 
como tarefa sempre atual. Defendeu a purificação da missão das contaminações ideoló-
gicas, políticas e nacionalistas, centrando-a no Evangelho. Insistiu na formação de padres 
e bispos nativos como sinal de maturidade das Igrejas locais, porque a missão não pode 
depender indefinidamente da presença estrangeira, dando prioridade à criação de seminá-
rios e centros de formação local. O missionário deve ser santo, homem de oração, virtude, 
sacrifício e disciplina, testemunhando o Evangelho com espírito de serviço e inculturação. 
Convidou a Igreja para a cooperação missionária, mediante a oração, o apoio material e o 
envio de vocações. O documento foi um avanço significativo na consciência missionária, 
consolidando a transição da missão como mera extensão da cristandade europeia, para a 
fundação de comunidades autênticas, enraizadas em sua cultura (Scherer, 1996). Contudo, 
a encíclica tem as limitações próprias da época, como a linguagem que, apesar de ser res-
peitosa, sugere uma postura hierárquica e um eurocentrismo teológico e institucional.

Após a publicação da encíclica, Pio XI foi conhecido como o “Papa Missionário”, pois orde-
nou os primeiros seis bispos chineses (1926), instituiu o Dia Mundial das Missões para ajuda 
material (1926), proclamou São Francisco Xavier e Santa Terezinha de Jesus como padroei-
ros das missões (1927) e incentivou a criação de faculdades de missiologia, como a Pontifí-
cia Universidade Gregoriana (1932) e a Universidade Urbaniana (1933) (Raschietti, 2022, p. 
215). Também, em 1922, elevou as Obras da Propagação da Fé, da Infância Missionária e de 
São Pedro Apóstolo ao status de pontifícias com caráter universal. 

c) Encíclica Evangelii Praecones do Papa Pio XII, publicada em 02 de junho de 1951, cele-
brava o vigésimo quinto aniversário da encíclica Rerum Ecclesiae. O documento abordou 
a missão católica no mundo moderno e reafirmava a urgência da missão no mundo em 
transformação após a Segunda Guerra Mundial, enfatizou o desenvolvimento das Igrejas 
locais e o papel dos missionários como colaboradores, não colonizadores. Vivia-se um 
contexto de trágicas consequências da Segunda Guerra Mundial, a destruição, o enfra-
quecimento e a desmoralização da Europa diante do resto do mundo, junto com o rápi-
do processo de independência política dos povos até então colonizados, também, tinha 
mudado a conjuntura internacional e nascido a formação e o protagonismo das igrejas 
locais, que mais do que nunca, continuaram na agenda e na estratégia promovida pelo 
magistério pontifício (Raschietti, 2022).

d) Encíclica Fidei Donum publicada pelo Papa Pio XII em 21 de abril de 1957, dirigida ao 
episcopado católico, especialmente o europeu, com o objetivo de fomentar a cooperação 
missionária entre Igrejas particulares da Europa e as jovens Igrejas da África. A década de 
1950 estava marcada por fortes transformações sociais e políticas, como o processo de 



54

descolonização africana e o pós-guerra. Diversos países da África e Ásia caminhavam rumo 
à independência, a Igreja se via diante do desafio de apoiar esse processo, com uma pre-
sença evangelizadora sólida e livre da herança colonial. “O Papa tentava mediar entre a jus-
ta reivindicação da independência dos povos colonizados e o reconhecimento do progresso 
trazido pelos europeus em diversas regiões do mundo” (Raschietti, 2022, p. 218).

Fidei Donum introduziu uma prática inovadora no envio de sacerdotes diocesanos para co-
laborar na evangelização em outras regiões do mundo, em especial a África. Pio XII ressal-
tava no documento de forma positiva o florescer da fé em muitas regiões da África, mas via 
a urgência de enviar missionários. A novidade estava na convocação de padres diocesanos 
para atuarem como missionários, mantendo seu vínculo com a diocese de origem. A encí-
clica fez a proposta da cooperação missionária entre as dioceses e não apenas entre insti-
tutos religiosos, pedindo aos bispos para disponibilizarem sacerdotes com espírito de gene-
rosidade, para que trabalhem em regiões mais carentes. A encíclica era considerada marco 
na renovação missionária por três razões: introduziu a missão partilhada entre dioceses; 
rompeu com a ideia de missão como tarefa exclusiva de congregações religiosas; valorizou 
a dimensão eclesial da missão como expressão de comunhão e participação. 

e) Encíclica Princeps Pastorum, sobre as missões católicas, publicada em 28 de novembro 
de 1959, pelo papa João XXIII, por ocasião dos 40 anos da Maximum Illud, com a finalidade de 
promover a missão, em especial nos países que estavam independentes do domínio colonial 
europeu. A Encíclica foi continuidade para a reflexão missionária que começou com Maxi-
mum Illud. O documento dá ênfase a três aspectos de continuidade, a constituição da Igreja 
local, a formação do clero autóctone e o papel dos leigos na missão.  Entretanto, a maior 
parte da Encíclica destacou a importância do apostolado dos leigos nas novas Igrejas locais.

4.	 O itinerário rumo ao Concílio Vaticano II

A Igreja assumiu a Maximum Illud como paradigma missionário até o Concílio Vaticano II, in-
corporando novos elementos nas encíclicas posteriores, para responder melhor às exigên-
cias da atividade missionária. Como foi dito anteriormente, os papas sucessores de Bento 
XV publicaram encíclicas dedicadas à missão, retomando elementos da Maximum Illud: Pio 
XI com Rerum Ecclesiae (1926), Pio XII com Evangelho Praecones (1951) e Fidei Donum (1957), 
João XXIII com Princeps Pastorum (1959). Aos poucos, esses documentos passaram a modu-
lar a missio ad gentes, enriqueceram a noção de evangelização e contribuíram para a recon-
figuração da missão universal (Bueno, 2015). Nesse processo, o mundo colonialista passou 
a forjar a descolonização da própria Igreja (Suess, 2006).

As encíclicas missionárias antes do Concílio Vaticano II ajudaram na criação da consciência 
da natureza missionária da Igreja, da necessidade da cooperação missionária eclesial, da 
colegialidade episcopal e da centralidade das igrejas locais na evangelização. Com a coope-
ração missionária entre as dioceses inaugurou-se a solidariedade eclesial. Também favo-
receram a superação da vinculação histórica entre missão e colonialismo, valorizando as 
Igrejas locais mediante a formação de um clero nativo e a preocupação com a adaptação 
cultural do Evangelho. Inclusive se ampliou o horizonte da cooperação missionária univer-
sal, como tarefa não apenas das congregações missionárias, mas também dioceses e lei-



55

ISSN 3086-0903

gos. Tais orientações trouxeram um amadurecimento teológico e eclesiológico da missão, 
assumido pelo Decreto Ad Gentes.

Esses documentos do magistério eclesial não romperam com o paradigma clássico da mis-
são, mas evidenciaram novas faces de deslocamentos progressivos, isto é, de uma missão 
unilateral e colonizadora para uma missão dialógica e partilhada; de uma Igreja europeia 
que doa a fé para uma Igreja mundial em comunhão de dons; de uma teologia da salvação 
exclusivista para uma compreensão mais ampla da missão como participação no Reino de 
Deus. Os deslocamentos prepararam uma mudança paradigmática, que o Concílio Vaticano 
II formalizou. Os documentos Lumen Gentium, Gaudium et Spes e Ad Gentes propuseram uma 
teologia trinitária da missão, centrada na comunhão, no diálogo e na presença transforma-
dora do Evangelho nas culturas.

Contudo, o período que antecedeu ao Vaticano II foi marcado por conflitos e mudanças 
na teologia e na prática missionária da Igreja. Embora a teologia da plantatio Ecclesiae e 
do inclusivismo ainda delineassem o horizonte da missão, as encíclicas de Bento XV, Pio 
XI e Pio XII anunciavam uma mudança de sensibilidade e de modelo missionário. A missão 
começava a ser compreendida não apenas como expansão da Igreja, mas como manifesta-
ção do amor trinitário de Deus ao mundo (AG. 2–3). Esse movimento culminaria na grande 
renovação do Vaticano II, que reconhece a missão como tarefa essencial de toda a Igreja e 
de todos os batizados (AG, 2).

A efervescência teológica na Igreja, a necessidade de se ressituar no mundo moderno e 
de repensar os métodos da missão, diante do processo de secularização e do anseio pela 
unidade entre os cristãos, criaram os pressupostos para o Concílio Vaticano II. O Papa João 
XXIII concebeu-o como um esforço de aggiornamento, capaz de suscitar um novo Pentecos-
tes. A evangelização e a missão tornaram-se as primeiras palavras da nova linguagem e dos 
projetos eclesiais. Em grande parte da Igreja despertando entusiasmo e esperança. A revita-
lização da Igreja permitiria que enfrentasse com renovado vigor sua missão (Bueno, 2015).

O desenvolvimento da teologia da missão veio por meio do Papa Pio XI, que incentivou a 
pesquisa e a reflexão missiológica na Pontifícia Universidade Gregoriana e na Urbaniana 
em Roma. De tal modo, a missão da Igreja passou por transformações ao longo dos sécu-
los, culminando em uma verdadeira metamorfose com o Concílio Vaticano II. Esse evento 
marcou a virada na compreensão e na prática missionária, superando visões colonialistas 
e abrindo espaço para uma Igreja que se percebeu como essencialmente missionária, em 
diálogo com o mundo contemporâneo. Retomando as origens bíblicas e a inspiração trini-
tária, a Igreja redescobriu a vocação de ser presença viva de comunhão, diálogo e serviço. 

5.	 O novo paradigma missionário conciliar

A partir do Concílio Vaticano II, a teologia missionária passou a ter como ponto de partida 
o próprio ser de Deus, que é Trindade e que envia em missão (Mt 28,19-20). Essa compre-
ensão reconhece Deus como a origem da missão (AG, 2), superando a separação entre o 
ser e a ação divina. Assim, abandonou-se a ênfase em uma salvação meramente individu-
al, entendida como simples adesão à Igreja, bem como a visão eclesiocêntrica da missão, 



56

restrita à expansão da plantatio Ecclesiae, sem o devido enraizamento na missão de Deus e 
na realização do seu Reino. A missão deixa de ser concebida como territorial e passa a ser 
compreendida como a própria essência da Igreja (Bevans; Schroeder, 2016). Já não se trata 
de uma expansão territorial ou cultural, mas de uma presença marcada pela comunhão, 
pelo serviço e pelo diálogo entre os povos (Bosch, 2007). O Concílio foi o verdadeiro kairós 
para a Igreja, um tempo oportuno de renovação. Inspirado pelo retorno às fontes bíblicas e 
patrísticas, marcando uma ruptura com o eclesiocentrismo e o cristomonismo que susten-
taram a autoconsciência eclesial durante o longo período da cristandade. Reconheceu-se, 
então, que o objetivo da missão não é, em primeiro lugar, implantar a Igreja, mas “tornar 
presente o Reino de Deus no mundo” (Almeida; Brighenti, 2020, p. 877).

Os documentos conciliares confirmam o novo paradigma teológico missionário. A Consti-
tuição Dogmática Lumen Gentium apresenta a Igreja como Povo de Deus em peregrinação 
histórica, orientada para o Reino. A Constituição Pastoral Gaudium et Spes, por sua vez, 
convocou a Igreja a dialogar de modo aberto e responsável com a realidade global, respon-
dendo aos sinais dos tempos. O Decreto Ad Gentes introduziu uma nova visão das religi-
ões “não cristãs”, reconhecendo nelas valores e sementes do Verbo que as predispõem ao 
Evangelho. A Declaração Nostra Aetate incentivou o diálogo inter-religioso, fundamentado 
na caridade e no testemunho respeitoso junto a outras tradições religiosas. Complemen-
tando esse movimento, a Declaração Dignitatis Humanae reafirmou o princípio da liberdade 
religiosa, reconhecendo o direito inalienável de cada pessoa de buscar a verdade, a partir 
da própria consciência, sem coerções externas (Almeida; Brighenti, 2020).

O Concílio Vaticano II, por meio do decreto Ad Gentes, apresentou o desígnio salvífico uni-
versal da Trindade, cuja fonte é o Pai e que se realiza no envio do Filho e do Espírito Santo 
(AG, 2-3). Nesse horizonte, afirma-se que a Igreja é missionária por sua própria natureza 
(AG, 2). Surgiu, então, a questão: qual é o papel e o significado das missões, ou da missio ad 
gentes, se toda a Igreja é missionária? A resposta está no reconhecimento de que a missão é 
única e permanece a mesma em todas as circunstâncias, ainda que se concretize de formas 
diversas conforme os contextos históricos (AG, 6). As condições podem variar, mas a missio 
ad gentes conserva sua relevância, uma vez que sempre existirão regiões e situações que 
exigem uma ação missionária específica (AG, 16).

De acordo com Paulo Suess (2024, p. 116), “o Concílio iniciou processos que livraram a missão 
da fixação a territórios geográficos e fizeram a Igreja descobrir sua natureza missionária”. A 
missão deixou de ser prioritariamente a implantação de estruturas eclesiais para tornar-se 
presença ativa do Reino de Deus no mundo (Restori, 2015). Nesse horizonte, a missio ad gen-
tes foi renovada em sua essência, recuperando sua origem trinitária: “A Igreja peregrina é, 
por sua natureza, missionária, visto que tem a sua origem, segundo o desígnio de Deus Pai, 
na missão do Filho e do Espírito Santo” (AG, 2). Desse modo, “a missiologia, que era um ane-
xo optativo ao campo pastoral, migrou para o campo da teologia fundamental. A missiologia 
como teologia fundamental tornou-se núcleo do Vaticano II” (Suess, 2024, p. 130).

O Concílio Vaticano II superou a concepção colonialista, que marcou parte da história mis-
sionária e retomou os fundamentos bíblicos e teológicos da missão, inaugurando uma nova 
forma de ser Igreja e de fazer missão. A missão passou a ser entendida como a própria 
natureza da Igreja (AG, 2), como uma comunidade que, movida pelo amor, abre suas por-



57

ISSN 3086-0903

tas com entusiasmo e foi ao encontro do outro. Progressivamente, passou-se a valorizar a 
cultura, os costumes, as línguas e as religiões dos povos. Iniciou-se um processo de trans-
formação da missão, de uma visão voltada à expansão territorial da Igreja visível, para uma 
compreensão que reconhecia a presença de Deus no mundo (Missio Dei). Assim, as diversas 
interfaces da missão expressaram o chamado a ser uma Igreja em saída, testemunhando, 
dialogando e servindo fielmente à dinâmica trinitária que a sustenta.

Apesar da teologia da missão do Concílio Vaticano II e dos documentos posteriores, 
ainda grande parte da teologia e da ação missionária permaneceram atreladas às estru-
turas eurocêntricas que, muitas vezes, marginalizaram as vozes dos povos originários e 
perpetuaram desigualdades econômicas e sociais (Raschietti, 2022). Diante desse con-
texto, permanece o desafio de buscar novas alternativas missionárias, fundamentadas 
nas sabedorias locais, espiritualidades encarnadas e teologias comprometidas com a 
justiça social. Historicamente, a missão foi moldada pelas tradições eclesiásticas e aca-
dêmicas ocidentais, que reforçaram ideologias coloniais e sustentaram uma matriz de 
poder excludente. Tais abordagens compreenderam a missão como um projeto civiliza-
tório, intrinsecamente ligado à expansão imperial e à dominação cultural. Nas últimas 
décadas, porém, foram desafiados os paradigmas tradicionais, oferecendo críticas de-
coloniais e construindo modelos alternativos, enraizados nas lutas, culturas e história 
dos povos originários (Suess, 2024).

A missão superou definitivamente a herança colonialista e eurocêntrica, ancorando-se em 
fundamentos teológicos mais autênticos. O desafio atual, contudo, permanece, diante da 
necessidade de aprofundar a reflexão sobre o verdadeiro significado da missio ad gentes, 
redescobrindo a centralidade da Trindade como fonte de uma Igreja que, fiel ao Evangelho, 
se faz serva, promotora da justiça, do diálogo e da libertação integral dos povos. De acor-
do com o magistério do Papa Francisco (2013), o impulso missionário conciliar, ainda em 
processo de amadurecimento, continua a convocar a Igreja a uma conversão missionária e 
pastoral permanente, fiel à sua essência de ser “uma Igreja em saída”, fermento do Reino 
de Deus no coração da história.

Na atualidade, no contexto da globalização, a missão enfrenta novas transformações. A dis-
tinção entre mundo “cristão” e “não cristão” praticamente desapareceu. A própria Europa, 
outrora majoritariamente cristã, tornou-se secularizada e acolhe intensos fluxos migrató-
rios de diversas regiões do planeta, configurando um cenário de pluralismo religioso. Essa 
realidade coloca em questão a missão ad extra, voltada aos “não cristãos”. Surge, então, a 
pergunta: ainda é necessário sair da própria terra para encontrar os “não cristãos”, quando 
estão na nossa porta? Contudo, o Papa Francisco (2013) quer uma “Igreja em saída”, não 
apenas em sentido geográfico, mas cultural e religioso. Trata-se de sair de si mesmo para 
entrar na cultura e na vida do outro sendo hóspede nos contextos nos quais a existência 
humana se encontra ameaçada.

6.	 Considerações finais

As encíclicas missionárias publicadas entre Maximum Illud (1919) e Princeps Pastorum (1959) 
representam um processo gradual de renovação da teologia e da prática missionária da 



58

Igreja. Embora enraizadas no modelo da plantatio Ecclesiae, introduziram elementos para 
a superação do colonialismo, a valorização da diversidade cultural e a corresponsabilidade 
das Igrejas locais. Aos poucos foi se criando uma metamorfose missionária e teológica. Veio 
a superação da concepção da centralidade da Igreja, da expansão territorial e estruturas 
eclesiais eurocêntricas. Enfim, o magistério das Encíclicas missionárias enriqueceu a teolo-
gia da missão, contribuindo para a reconfiguração da Igreja em vista da missão universal.

As novas práticas missionárias foram impulsionadas, aos poucos, pelo magistério eclesial, 
que purificavam a missão de vínculos coloniais, promovendo o fortalecimento das Igrejas 
locais com clero próprio e incentivando a cooperação missionária entre as dioceses. Assim, 
consolidava-se, gradualmente, uma nova práxis missionária na Igreja, que encontra seu 
ponto culminante no Concílio Vaticano II. Nesse contexto, supera-se a concepção de missão 
como expansão territorial para uma teologia fundamentada na Trindade, que é origem e 
fonte da missão. Esse percurso encontra sua maturidade na elaboração dos documentos 
conciliares, especialmente no decreto Ad Gentes.

Com o Concílio Vaticano II a missão deixou de ser um apêndice da vida eclesial e pastoral, 
para tornar-se a própria identidade da comunidade cristã, chamada a abrir-se com entu-
siasmo e caminhar ao encontro de todos. A Igreja deixou de ter “território de missão” e 
passou a ser “missionária por natureza”. Essa metamorfose revelou uma Igreja que, movida 
pelo amor do Pai, pelo envio do Filho e pela força do Espírito Santo, está intimamente ligada 
à essência do próprio Deus; assim a Igreja assume plenamente seu cerne vocacional missio-
nário em todos os tempos e lugares do mundo.

7.	 Referências

ALMEIDA, Nadi Maria de; BRIGHENT, Agenor. A missão ad gentes em torno da renovação do 
Vaticano II. Estudos Teológicos, São Leopoldo, v. 60, n. 3, p. 867-881, set./dez. 2020.

BENTO XV. Maximum Illud: carta encíclica sobre a propagação da fé católica em todo o mundo. 
Brasília: CNBB, 2018.

BEVANS, Stephen; SCHROEDER, Roger. Diálogo profético: reflexões sobre a missão cristã hoje. 
São Paulo: Paulinas, 2016.

BÍBLIA de Jerusalém. Nova edição revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2003.

BUENO, Eloy. A missão evangelizadora da Igreja: finalidade e natureza. Teologia e Catequese, 
Burgos, n. 133, p. 13-37, 2015.

CONCÍLIO VATICANO II. Compêndio do Vaticano II: constituições, decretos, declarações. Petró-
polis: Vozes, 1982.

FRANCISCO, Papa. Batizados e enviados: a missão da Igreja no mundo. Carta para o Mês 



59

ISSN 3086-0903

Missionário Extraordinário. In: BENTO XV. Maximum Illud: carta encíclica sobre a propagação 
da fé católica em todo o mundo. Brasília: CNBB, 2018. p. 33-39.

FRANCISCO, Papa. Evangelii Gaudium: exortação apostólica sobre o anúncio do Evangelho no 
mundo atual. São Paulo: Paulinas, 2013.

JOÃO XXIII, Papa. Princeps Pastorum: carta encíclica sobre a promoção das missões. 28 nov. 
1959. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/
hf_j-xxiii_enc_28111959_princeps.html. Acesso em: 13 jul. 2025.

PIO XI, Papa. Rerum Ecclesiae: carta encíclica sobre a missão da Igreja e a propagação da fé. 
Roma, 28 fev. 1926. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/
documents/hf_p-xi_enc_19260228_rerum-ecclesiae.html. Acesso em: 17 maio 2025.

PIO XII, Papa. Evangelii Praecones: carta encíclica sobre o fomento das missões. Roma, 2 jun. 
1951. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-xii/en/encyclicals/documents/
hf_p-xii_enc_21041957_fidei-donum.html. Acesso em: 16 maio 2025.

PIO XII, Papa. Fidei Donum: carta encíclica sobre a situação das missões católicas na África. 
Roma, 21 abr. 1957. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-xii/en/encyclicals/
documents/hf_p-xii_enc_21041957_fidei-donum.html. Acesso em: 16 maio 2025.

RASCHIETTI, Estevo. A missão em questão: a emergência de um paradigma missionário em 
perspectiva decolonial. São Paulo: Vozes, 2022.

RESTORI, Memore. A missão no Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2015.

SCHERER, Odilo Pedro. Missão da Igreja: a missão ad gentes no magistério pontifício do século 
XX. São Paulo: Paulinas, 1996.

SUESS, Paulo. A missão no canteiro de obras do Vaticano II: contexto e texto do Decreto Ad 
Gentes revisitado 40 anos depois de sua promulgação. Revista Eclesiástica Brasileira, v. 66, n. 
261, jan. 2006. doi: 10.29386/reb.v66i261.1610.

SUESS, Paulo. Teologia da missão: convocar e enviar servos e testemunhas do Reino. São Paulo: 
Vozes, 2004.

VILLASENOR, Rafael. A questão salvífica no paradigma do pluralismo religioso. In: VILLA-
SENOR, Rafael; RASCHIETTI, Estevo (org.). Interfaces da missão a partir da América Latina. 
Aparecida: Santuário, 2024.

VILLASENOR, Rafael. Para uma teologia do pluralismo religioso: visão tripartite. Ciberteolo-
gia – Revista de Teologia & Cultura, ano VII, n. 34, p. 135-138, abr./jun. 2011.

Recebido: 14 de agosto de 2025   |   Aceito: 15 de setembro de 2205


