
60

A renovação da Missão a partir 
do Vaticano II
La renovación de la Misión desde el Vaticano II

The renewal of the Mission since Vatican II

Memore Restori1

Resumo

Com a celebração dos 60 anos do Vaticano II, dia 11 de outubro de 2022, pode-se afirmar 
que muito se é conversado e ainda se discorre em relação à Missão da Igreja. É exigência, 
para os missionários e as missionárias, conhecer novos caminhos a fim de um encontro 
mais dialógico com o ser humano, que se apresenta nos cenários da sociedade hodierna, 
caracterizada pela pós-modernidade. Estamos convencidos que é um processo sem fim, 
que requer uma leitura e interpretação constantes dos “sinais dos tempos”, impulsionando-
-nos a buscar novos caminhos a serem percorridos pela Ação Evangelizadora e Missionária 
da Igreja. Com esse objetivo, o texto que apresentamos repercorre o caminho histórico da 
Igreja Latino-Americana e Caribenha, desde o Concílio Vaticano II, passando pelas Confe-
rências Gerais; inclusive, pretende analisar a recepção do Documento de Aparecida pelo 
Pontificado do Papa Francisco. Considerando o percurso histórico da Igreja Latino-America-
na e Caribenha e o legado espiritual do Papa Francisco, de uma Igreja discípula missionária 
e sinodal, encontram-se elementos de suma importância, que podem auxiliar no aprimora-
mento dos atuais Modelos de Missão. Em vista disso, faz-se urgente ter determinação para 
planejar um projeto missionário em sintonia com “as alegrias e as esperanças, as tristezas 
e as angústias dos homens de hoje, sobretudo dos pobres e de todos os que sofrem” (Vati-
cano II, GS 1). Enfim, dito de outra forma, precisamos sair do comodismo do “fez-se sempre 
assim” e nos enveredar numa missão ousada, criativa, com a coragem de repensar os mé-
todos/modelos de Evangelização, conforme as novas exigências do mundo atual (EG, 33)

Palavras-chaves: Pobre; Evangelização; libertação; Inculturação

Resumen

Con la celebración del 60.º aniversario del Concilio Vaticano II el 11 de octubre de 2022, 
es posible afirmar que se ha debatido y se sigue debatiendo mucho sobre la misión de la 
Iglesia. Los misioneros deben descubrir nuevos caminos para un encuentro más dialógico 
con los seres humanos, presente en la sociedad actual, caracterizada por la posmoderni-

1	  Mestre em Teologia da Missão pelo Instituto Teológico São Paulo; leigo graduado em Filosofia e Teologia. Assessor de missiologia. Autor do livro: A 
missão no Vaticano II. E-mail memore.restori@gmail.com 



61

ISSN 3086-0903

dad. Estamos convencidos de que este es un proceso continuo que requiere una lectura e 
interpretación constantes de los “signos de los tiempos”, lo que nos impulsa a buscar nue-
vos caminos para la acción evangelizadora y misionera de la Iglesia. Para ello, el texto que 
presentamos recorre la trayectoria histórica de la Iglesia latinoamericana y caribeña, desde 
el Concilio Vaticano II hasta las Conferencias Generales; también busca analizar la recepción 
del Documento de Aparecida por parte del pontificado del Papa Francisco. Considerando 
la trayectoria histórica de la Iglesia latinoamericana y caribeña y el legado espiritual del 
Papa Francisco, de una Iglesia misionera, discipular y sinodal, encontramos elementos de 
suma importancia que pueden ayudar a mejorar los modelos de misión actuales. Por lo 
tanto, urge decidirnos a planificar un proyecto misionero en sintonía con «las alegrías y las 
esperanzas, las tristezas y las angustias de la gente de hoy, especialmente de los pobres y 
de todos los que sufren» (Vaticano II, GS 1). En otras palabras, necesitamos romper con la 
comodidad del «siempre se ha hecho así» y embarcarnos en una misión audaz y creativa, 
con la valentía de repensar los métodos y modelos de evangelización de acuerdo con las 
nuevas exigencias del mundo actual (EG, 33).

Palabras clave: Pobres; Evangelización; Liberación; Inculturación

Abstract

With the celebration of the 60th anniversary of Vatican II on October 11, 2022, it is safe to 
say that much has been discussed and continues to be discussed regarding the Church’s 
Mission. Missionaries are required to discover new paths for a more dialogical encounter 
with human beings, which is present in today’s society, characterized by postmodernity. We 
are convinced that this is a never-ending process, requiring a constant reading and interpre-
tation of the “signs of the times,” impelling us to seek new paths for the Church’s Evangeli-
zing and Missionary Action. To this end, the text we present retraces the historical journey 
of the Latin American and Caribbean Church, from the Second Vatican Council through the 
General Conferences; it also aims to analyze the reception of the Aparecida Document by 
the Pontificate of Pope Francis. Considering the historical trajectory of the Latin American 
and Caribbean Church and the spiritual legacy of Pope Francis, of a missionary, disciple-o-
riented, and synodal Church, we find elements of paramount importance that can help im-
prove current Mission Models. Therefore, it is urgent to be determined to plan a missionary 
project in tune with “the joys and hopes, the sorrows and anxieties of modern-day people, 
especially the poor and all who suffer” (Vatican II, GS 1). In other words, we need to break 
free from the comfort of “it has always been done this way” and embark on a bold, creative 
mission, with the courage to rethink the methods/models of Evangelization in accordance 
with the new demands of today’s world (EG, 33).

Key words: Poor; Evangelization; Liberation; Inculturation

1.	 Introdução

Os anos 50/60 foram marcados pelos conflitos e tensões entre os dois blocos, a “OTAN” e o 
“Pacto de Varsóvia”, durante a Guerra Fria: guerra da Coréia (1950), construção do muro de 
Berlim (1961), crise dos mísseis em Cuba (1962). Enquanto isso, a Igreja continuava sua com-



62

plexa relação com a modernidade. Porém, esse pensamento inovador “infiltra-se sub-rep-
ticiamente na Igreja por meio de fortes movimentos que precederam o Concílio” (Libânio, 
2000, p. 33) criando controvérsias, entre os próprios católicos, sobre as relações da Igreja 
com o pensamento moderno.

O dia 9 de outubro de 1958 marcou a morte do Papa Pio XII. Sua morte criou um enorme 
vazio no Colégio Cardinalício que não se renovava havia muito tempo; inclusive, os cardeais 
percebiam suas limitações perante a figura majestática do Papa Pio XII, que sempre se 
comportou como soberano intérprete da lei divina (Libânio 2000, p. 62-63). Por conseguin-
te, a ideia que surgiu, entre os Cardeais do Conclave, foi de eleger um Papa de “transição” 
enquanto se esperavam tempos mais favoráveis.

Foi nesse contexto que, no dia 28 de outubro de 1958, Ângelo Roncalli, Cardeal e Patriarca 
de Veneza, foi eleito Papa com o nome de João XXIII, com 77 anos. A escolha parecia atender 
aos anseios do Conclave, elegendo um Papa na perspectiva de um pontificado de transição. 
Porém, sendo que os pensamentos de Deus não são os nossos pensamentos e nem dos 
Cardeais do Conclave (cf. Is 55,8), o Papa, considerado de transição, pela idade avançada, 
será aquele que, com muita fé e ousadia, anunciará o Concilio Ecumênico, inaugurando o 
projeto de “aggiornamento” (atualização) da Igreja.

2.	 O início de uma transição no âmago da missão da Igreja

Há um testemunho do Pe. Loris Capovilla, secretário particular do Papa João XXIII, em en-
trevista concedida a Luca Collodi, conservada nos arquivos da Rádio Vaticana (RV), onde o 
Papa expressa a vontade de convocar um Concílio Ecumênico.

Quando o Papa me falou pela primeira vez (sobre a intenção de con-
vocar um novo Concílio) era Papa há cinco dias. Fez um aceno vago, 
disse: Chegam tantos problemas à minha mesa, interpelações e pre-
ocupações. É preciso algo de singular e de novo, não somente de um 
Ano Santo. No Código de Direito Canônico, na época há pouco re-
formado, há um capítulo chamado ‘De Concilio ecumênico’. Passado 
algum tempo, me falou outra vez a respeito, e eu sempre fiquei em 
silêncio. Depois veio aquela tarde de 21 de dezembro de 1958, quan-
do me falou novamente e me disse: ‘Seu superior lhe fez um aceno a 
esse grande desígnio, parece-lhe ser inspiração do Senhor? Até agora 
você não disse uma só palavra... E me tocando o braço, me disse: ‘O 
fato é que você raciocina de certo modo humanamente, como um 
empresário que faz um projeto e chama o arquiteto, os conselheiros, 
quem se relaciona com os bancos. Para nós, ao invés, já é um gran-
de dom de Deus aceitar uma boa inspiração e falar a respeito. Não 
pretendo celebrá-lo, para mim basta anunciá-lo (Capovilla, 2019, p. 1).

No dia 25 de janeiro de 1959, o Papa João XXIII, reunido com um grupo de Cardeais, na Ba-
sílica de São Paulo fora dos muros, anunciava sua decisão de convocar um Concílio. Foi o 
primeiro passo do processo de renovação e atualização da Igreja.



63

ISSN 3086-0903

Veneráveis Irmãos e Nossos Amados Filhos! Nós pronunciamos 
diante de vocês, certamente tremendo um pouco de emoção, mas 
juntamente com a humilde determinação de propósito, o nome e a 
proposta da dupla celebração: de um Sínodo Diocesano para a Ci-
dade e de um Concílio Ecumênico para a Igreja universal (João XXIII, 
discurso 25/01/1959).

O anúncio chegou inesperado, imprevisto e surpreendente em quase todos os am-
bientes, dominados pelo clima de guerra fria, e satisfeitos com um catolicismo esta-
cionado em suas certezas (Alberigo, 2006, p. 19). O mesmo anúncio, que deu a volta 
ao mundo, despertou interesse e novas esperanças. No âmbito do Vaticano houve re-
ações diferentes; inclusive negativas: “Romano, jornal do Vaticano, publica apenas um 
comunicado da Secretaria de Estado, mas não o texto do discurso do Papa na Basílica 
de São Paulo” (Alberigo, 2006, p. 23).

Se o Episcopado apresentou certa desconfiança e frieza ao anúncio de um Concílio, há uma 
corrente mais dialogante com a modernidade e presente em diversos movimentos ecle-
siais, que esperava numa atualização da Igreja, propondo experimentar uma renovação 
litúrgica, bíblica e ecumênica do catolicismo. Esse anseio de renovação foi manifestado, 
inclusive, pelo historiador Giuseppe Alberico:

Não posso sequer esquecer o vivíssimo interesse que tinha como 
fiel cristão por uma renovação da Igreja e da vida cristã, da qual eu 
experimentava o envelhecimento (desde a missa em latim, até a in-
ferioridade dos leigos diante do clero...) e a dificuldade em falar com 
o povo comum. Um Concílio poderia fazer o catolicismo sair do imo-
bilismo, que foi ficando clamoroso e sufocante nos últimos anos do 
pontificado de Pio XII” - de 1950 em diante -? (Alberigo, 2006, p. 7).

A fase pré-conciliar, para o Papa João XXIII, foi de muita amargura e solidão enfrentada na 
Cúria Romana, por se opor às suas orientações no encaminhamento dos trabalhos em vista 
do Concílio. Mesmo assim, “o Vaticano II nasceu com o intuito explícito de renovar a Igreja 
como um todo, desde o primeiro instante em que brotou do coração e dos lábios do papa 
João XXIII” (Passos, 2014, p. 31).

O trabalho de preparação do Concílio, bastante complexo, teve início no mês fevereiro de 
1959. A primeira fase de preparação foi totalmente manipulada pela Cúria Romana. Uma 
secunda fase teve início no mês de junho de 1960 e com muita resiliência o Papa João XXIII 
conseguiu se impor à vontade da Cúria Romana.

Com fadiga, e por meio de nomeações sucessivas, a composição 
desses preparativos foi totalmente subtraída ao monopólio da Cú-
ria e dos ambientes romanos, de modo que puderam contribuir os 
bispos de todo o mundo, como os teólogos das escolas diversas da 
romana, e até alguns daqueles que por Pio XII foram atingidos por 
sanções (Alberigo, 2006, p. 36).



64

Por fim, no dia 11 de outubro de 1962, era proclamado o início do Concílio Vaticano II, com 
o discurso memorável de abertura do Papa João XXIII:

No exercício cotidiano do nosso ministério pastoral ferem nossos 
ouvidos sugestões de almas, ardorosas sem dúvida no zelo, mas não 
dotadas de grande sentido de discrição e moderação. Nos tempos 
atuais, elas não veem senão prevaricações e ruínas; vão repetindo 
que nossa época, em comparação com as passadas, foi piorando; 
e portam-se como quem nada aprendeu da história, que é tam-
bém mestra da vida, e como se no tempo dos Concílios Ecumênicos 
precedentes tudo fosse triunfo completo da ideia e da vida cristã, 
e da justa liberdade religiosa. Mas parece-nos que devemos discor-
dar desses profetas da desventura, que anunciam acontecimentos 
sempre infaustos, como se estivesse iminente o fim do mundo. No 
presente momento histórico, a Providência está nos levando para 
uma nova ordem de relações humanas, que, por obra dos homens 
e o mais das vezes para além do que eles esperam, se dirigem para 
o cumprimento de desígnios superiores e inesperados; e tudo, mes-
mo as adversidades humanas, dispõe para o bem maior da Igreja 
(João XXIII, Discurso 11/10/1962).

Essas palavras, incisivas do Papa, sinalizam que o Concílio Vaticano II pretende ser um mar-
co na história da Igreja: uma retomada da esperança, do compromisso, do diálogo; da va-
lorização do que há de bom no mundo, nos homens e numa Igreja renovada. Ademais, “a 
preocupada desconfiança católica dos últimos séculos com a modernidade tornou-se um 
capítulo fechado, embora ainda existam alguns lampejos nostálgicos. Surgiu a esperança, 
também com deselegância e não poucas fadigas, de uma postura de amizade com os ho-
mens e suas conquistas” (Alberigo, 2006, p. 15).

No dia 8 de dezembro de 1965 se concluíam os trabalhos do Vaticano II, pondo um marco 
na atualização e abertura da Igreja (aggiornamento). Entre Constituições, Decretos e Decla-
rações, o Concílio Vaticano II ofereceu à Igreja um total de 16 Documentos entre os quais 
encontra-se o Decreto “Ad Gentes” sobre a Atividade Missionária da Igreja (A Missão às Na-
ções/aos Povos). Decreto que irá nortear o futuro da Ação Missionária da Igreja, estimulan-
do continuamente a reflexão Teológica da Missão, dando início a um processo contínuo de 
atualização: uma verdadeira “metamorfose da Missão a partir do Vaticano II”.

3.	 A gênese do Decreto “Ad Gentes” sobre a atividade missionária da 
Igreja

O teólogo Paulo Suess define o processo para chegar ao texto definitivo sobre a Missão da 
Igreja “o caminho tortuoso do Decreto Ad Gentes”, informando o leitor a respeito das dificul-
dades para chegar ao documento final:

Ao texto definitivo do Decreto Ad Gentes, sobre a atividade missio-
nária da Igreja, precederam sete documentos, que permitem acom-



65

ISSN 3086-0903

panhar as lutas pelo significado do paradigma “missão” e o proces-
so lento da construção de um consenso em torno de uma Igreja que 
não põe mais no centro seus territórios missionários, mas sim o ser 
missionário (Suess, 2024, p. 119-120).

Na preparação e nos primeiros anos do Concílio o conservadorismo católico europeu, com 
suas urgentes preocupações pastorais, se apresentou com enorme impacto sobre o Concí-
lio. Em vista disso, o tema das “missões” não foi percebido como prioritário; seria suficiente 
uma reorganização, inclusive teológica-pastoral, que seria atualizada durante o Concílio. 
Nesse contexto os desafios e as inquietações provindas do “Terceiro Mundo” ficaram repri-
midas, até esquecidas. Porém, o silêncio dos continentes não europeus, paulatinamente foi 
substituído por vozes marcantes dos Bispos da América Latina, África e Ásia despertando 
novas energias e capacidade de ação (Valle, 2005, p. 43). Outras dificuldades que se apre-
sentavam constantemente na “Comissão das Missões” foram as interferências do Cardeal 
Agagianian, da Propaganda Fides, e presidente da “Comissão”.

Era comum ouvir-se naqueles dias o grupo mais ligado à Propagan-
da [Fides], fazia de tudo para evitar uma abordagem distinta da ati-
vidade missionária da Igreja. Falou-se na época de uma “armação” 
daquele grupo, desejoso de fazer passar os pontos de vista e inte-
resses do status quo curial (Valle, 2005, p. 44).

Vale lembrar que a eclesiologia do Vaticano II foi uma sólida base para consolidar os traba-
lhos da “Comissão Missionária” e a nova ideia de missão que foi se estruturando na “Comis-
são” tomou as devidas distâncias da proposta, mais institucional, do Cardeal Agagianian, 
cuja visão de missão era territorial, ligada ao mundo de “Propaganda Fides” sem interação 
com os anseios missionários provenientes das bases (Valle, 2005, p. 46). Com o tempo, o 
avanço das discussões, a inserção do número 17 na Lumen Gentium - sobre a índole missio-
nária da Igreja - cresceu a esperança de um documento missionário que podia responder 
aos anseios do momento presente e às aspirações levantadas pelos Bispos da América 
Latina, Ásia, África; inclusive, teólogos e missionários.

Foi através desse “caminho tortuoso” que o Decreto “Ad Gentes” foi aprovado. O último tex-
to da Comissão Missionária foi apresentado ao Concílio no dia 08 de outubro de 1965, para 
uma avaliação. “Consideradas as emendas propostas, o esquema voltou a ser discutido, 
desta vez enriquecido dum capítulo novo sobre as Igrejas Particulares. [...]. No dia 07 de 
dezembro, depois da última votação, o Santo Padre promulgou solenemente o Documen-
to” (Raschietti, 2011, p. 35). Até que enfim, com a promulgação do Decreto Ad Gentes um 
novo cenário abriu-se para a Missão da Igreja, possibilitando trilhar novos caminhos mis-
sionários, visando entender e dialogar com o ser humano envolvido na modernidade e nos 
inícios da pós-modernidade.

4.	 Ad Gentes: “Um divisor de águas” na teologia da missão

No Decreto Ad Gentes, promulgado pelo Papa Paulo VI, no dia 07 de dezembro de 1965, en-
contram-se traços do velho paradigma missionário utilizando ainda termos como: missões, 



66

territórios de missão, implantação da Igreja. São reflexos do embate entre a “Comissão de 
Missionibus”, precedida pelo cardeal Agagianian, e o novo conceito de missão que brotou 
do Vaticano II. Sob outro enfoque, entre a visão conservadora da missão, ainda entendida 
pelo geográfico e pelo plural: “missões, em vez de missão”; inclusive, nos textos pontifícios: 
“missões estrangeiras” (Bento XV), “missões entre infiéis” (Pio XI), “terra de missão/territó-
rios de missão” (João XXIII) e o novo conceito de missão fundamentado na “Missio Dei” (Valle 
2005, p. 51-52).

Destarte, o conceito de missão, desde o século XVI até o Vaticano II, se caracterizou por 
uma visão discriminatória, etnocêntrica e vinculado ao processo de colonização. A missão 
aos povos, fundamentada na afirmação: “não há salvação fora da Igreja”, foi muitas vezes 
marcada por um senso de superioridade da cultura europeia (etnocentrismo) pela negação 
do outro e pela violenta expansão colonial. Os destinatários, pois, não eram todos os po-
vos, mas apenas os considerados selvagens, pagãos, infiéis. (Raschietti, 2011, p. 7) 

A mentalidade colonial, com os relativos condicionamentos para a missão, entrará em 
crise nos meados do século XX por meio do processo de descolonização. Outro elemento 
a ser considerado é a tragédia acontecida com as duas guerras mundiais gerando trans-
formações profundas: econômicas, socioculturais e políticas, que aconteceram em todo 
o mundo. Inclusive, na Europa se apresenta outro fenômeno que afetará a Igreja: o pro-
cesso de descristianização. O fenômeno foi apontado pelos padres operários, franceses, 
Henri Godin e Yves Daniel, no ano de 1943, publicando o livro: France: pays de mission? 
(França: país de missão?). “A publicação de Godin e Daniel (1943) foi o primeiro estudo 
sério que destruiu o mito geográfico da missão: ela provou que também a Europa era um 
campo de missão” (Bosch, 2007, p. 27).

5.	 Considerações sobre o Decreto Ad Gentes

O Decreto Ad Gentes afirma que “a Igreja é por sua natureza missionária” (AG, 2); ten-
do sua origem no “Amor Fontal” de Deus Pai que, sem hesitação, pode-se chamar de 
“Amor Missionário”. A partir do conceito de missão do Vaticano II, o teólogo David J. 
Bosch aponta uma consequência lógica ao afirmar: “Visto que Deus é um Deus missio-
nário, o povo de Deus é um povo missionário” (Bosch 2007, p. 447); ideia muito bem 
elucidada no Decreto Ad Gentes:

Dado que a Igreja é toda ela missionária, e a obra da evangelização 
é um dever fundamental do Povo de Deus, o sagrado Concílio exor-
ta todos a uma profunda renovação interior, para que tomem viva 
consciência das próprias responsabilidades na difusão do Evange-
lho e assumam a parte que lhes compete na obra missionária junto 
dos gentios (AG, 35).

Esse dever missionário, do Povo de Deus, não tem limites geográficos ou lugares específi-
cos. A missão Evangelizadora não tem fronteiras, deve chegar “até os confins da terra” (At 
1,8). “Por isso, todos os filhos da Igreja tenham consciência viva das suas responsabilidades 
para com o mundo” (AG, 36). 



67

ISSN 3086-0903

Há uma tese, bastante interessante, dos teólogos Bevans e Schroeder mostrando que os 
Atos dos Apóstolos manifestam a consciência que a Igreja tinha da missão que a esperava. 
Em vista disso, eles sustentam que os Atos dos Apóstolos apresentam uma sólida base 
bíblica à afirmação que a Igreja “é missionária por sua natureza” (AG, 2). O caminho missio-
nário dos Atos dos Apóstolos mostra a primitiva Igreja, nascida no dia de Pentecostes, em 
Jerusalém e, logo em seguida, aquela frágil comunidade, pela força do Espírito Santo, vai se 
abrindo rumo a novas fronteiras até assumir a missão aos gentios. Ser Igreja é sinônimo de 
estar continuamente em missão, porque ela nasce e cresce na missão; e, estar em missão é 
ser sensível às exigências do Evangelho nos diversos contextos humanos. Bevans e Schroe-
der, 2010, p. 69-71).

Em seu discurso aos participantes na plenária da Congregação para a Evangelização dos 
Povos, o Papa Francisco fez uma releitura do Ad Gentes 2 focalizando o conceito de que “a 
Igreja é por sua natureza missionária”, afirmando:

A missão não corresponde, em primeiro lugar, a iniciativas humanas; 
o protagonista é o Espírito Santo, o desígnio é seu (RMi, 21). E a Igreja 
é serva da missão. Não é a Igreja que faz a missão, mas é a missão 
que faz a Igreja. Por conseguinte, a missão não é o instrumento, mas 
o ponto de partida e a finalidade (Franscisco, Discurso 03/12/2015).

Nesse contexto nos parece importante mencionar quanto disse o teólogo Martin Kähler 
(há quase um século): “A missão é ‘a mãe da teologia’. A teologia, afirmou Kähler, começou 
como uma manifestação que acompanhava a missão cristã e não como um luxo da Igreja 
dominadora do mundo” (Kähler, em Bosch 2007, p. 34). Deveras, a experiência de missão 
da primeira comunidade cristã, relatada nos Atos dos Apóstolos, mostra claramente que 
os desafios e o consolo encontrados na experiência missionária formaram um conjunto de 
elementos de análise, reflexão e decisões que a comunidade apostólica foi tomando, supe-
rando os conflitos internos, acompanhada pela ação do Espírito Santo (At 15,5-12). Por isso 
vale lembrar, mais uma vez, que “é a missão que faz a Igreja”.

A riqueza da Teologia da Missão não está simplesmente ligada ao Decreto Ad Gentes, e sim 
aos documentos do Vaticano II e de outros “canteiros de obras” do Concílio que favorece-
ram a reflexão sobre a missão. Sendo assim, o Vaticano II marca um ponto de chegada e 
um ponto de partida para iniciar uma nova caminhada missionária. Por isso, Paulo Suess 
afirma que a Teologia da Missão está no coração do Concílio (Suess, 2024, p. 129-131). Não 
podemos esquecer que esta nova caminhada, que temos pela frente, será pontilhada por 
diversos desafios como aconteceu no Vaticano II: “O lugar do ‘mundo’, da ‘missão’, da ‘liber-
dade religiosa’ na Igreja foi disputado e discutido até o último momento do Concílio. E essa 
discussão continua até hoje pelas diferentes leituras dos textos” (Suess, 2024, p. 126).

6.	 Compromisso missionário a partir do Vaticano II

Uma Igreja que foi se isolando, cada vez mais, do mundo, toma consciência que sua missão 
tem que ser naquele mundo, no mundo dos homens, no mundo da inteira família humana 
com suas diversidades, contrastes, alegrias e sofrimentos, como afirma o Vaticano II: 



68

As alegrias e as esperanças, as tristezas e as angústias dos homens 
de hoje, sobretudo dos pobres e de todos aqueles que sofrem, são 
também as alegrias e as esperanças, as tristezas e as angústias dos 
discípulos de Cristo; e não há realidade alguma verdadeiramente 
humana que não encontre eco no seu coração (GS, 1).	

O proêmio da Gaudium et Spes foi um raio de luz que iluminou um novo cenário, cheio de 
esperança, para a missão da Igreja que foi “enviada por Deus a todas as gentes para ser 
sacramento universal de salvação” (AG, 1). A Igreja se dá conta que, embora não seja deste 
mundo, está no mundo para manifestar e transmitir o amor de Deus. A partir dessa nova 
consciência a caminhada missionária da Igreja vai marcando avanços e retrocessos, típicos 
da experiência humana. Porém, nessa caminhada missionária, marcada por diversos sola-
vancos, sempre surgirão novos modelos missionários frutos da ação do Espírito Santo que 
é o “agente principal da Evangelização” (EN, 75).

7.	 A recepção do Vaticano II pela Igreja do Brasil

O marco histórico da recepção do Vaticano II pela Igreja da América Latina aconte-
ceu em Medellín - 1968, com a II Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano. 
Porém, de certo modo, podemos afirmar que a Igreja do Brasil adiantou sua recep-
ção, ainda durante os trabalhos do Vaticano II, com a elaboração do “Plano Pastoral 
de Conjunto” (PPC) aprovado em 1965. Objetivo do “Plano” foi de colocar a Igreja do 
Brasil em sintonia com os documentos do Concílio, visando implantar as reformas 
emergentes por meio de 6 Linhas Pastorais, entre as quais estava a Linha 2: Promo-
ver a Ação missionária.   

c) As duas assembleias da CNBB realizadas, uma durante a tercei-
ra sessão conciliar em 1964, para mudança dos estatutos e ade-
quação antecipada das estruturas da entidade, para a aplicação do 
concílio e eleição da nova diretoria; a outra, extraordinária, ao longo 
dos três meses da última sessão, de setembro a novembro de 1965, 
dedicada à discussão e aprovação do Plano de Pastoral de Conjunto 
(PPC) destinado a traduzir na prática, em face da realidade brasilei-
ra, as decisões do Concílio (Beozzo, 2005, p. 7/C).

Com a presença e uma ação de destaque de Dom Helder Câmara, no Concílio; além do 
PPC, foi articulado e assinado, no dia 16 de novembro de 1965, o “Pacto das Catacumbas 
de uma Igreja serva e pobre”: Marco histórico de uma Igreja que escolheu a pobreza para 
uma missão a serviço da causa dos pobres. No dia 16 de março de 2013, O Papa Francisco, 
ao receber os representantes da mídia na Sala Paulo VI o Santo Padre afirmou: “Como eu 
gostaria de uma Igreja pobre e para os pobres”!

É importante lembrar que durante o Sínodo para a Panamazônica alguns participantes se 
reuniram, no dia 20 de outubro de 2019, nas Catacumbas de Santa Domitila para assinar o 
“Pacto das Catacumbas pela Casa Comum” Por uma Igreja com rosto amazônico, pobre e 
servidora, profética e samaritana. O grupo foi organizado por dom Erwin Kräutler e a ce-



69

ISSN 3086-0903

lebração Eucarística foi presidida pelo cardeal dom Frei Cláudio Hummes. A renovação do 
pacto das Catacumbas sinaliza a renovação de um compromisso com a missão evangeliza-
dora em favor dos vulneráveis, marginalizados e excluídos.

8.	 A recepção do Vaticano II na Latino-Americana a partir de 
Medellin – 1968

A II Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano, acontecida em Medellin - 
1968, marcou uma nova etapa na caminhada da Igreja na sua Ação Evangelizadora. É 
fato dizer que em Medellin aconteceu a recepção do Vaticano II; as mudanças desen-
cadeadas pelo Concílio levaram a Igreja Latino-Americana a ter uma profunda preocu-
pação com os problemas “ad extra”. Se na Conferência Geral de Rio de Janeiro de 1955 
a Igreja estava preocupada com os problemas “ad intra”; agora, o olhar do Pastores é 
voltado para o Povo Latino-Americano, que vive a dramática situação do subdesenvol-
vimento atingindo todos os âmbitos de suas vidas, afirmando que: “nossa missão é a 
de contribuir para a promoção integral do homem e das comunidades do continente”. 
(DM. Mensagem aos Povos da A.L., p. 29)

Nessa tomada de consciência missionária, os Pastores foram-se debruçar sobre as-
suntos espinhosos como: a injustiça que gera miséria e marginalização de grandes 
grupos humanos; a paz comprometida pelas tenções entre classes sociais e o neo-
colonialismo presente em setores dominantes na sociedade. Contudo, “se o desen-
volvimento é o novo nome da paz”, como afirma Paulo VI na Populorum Progressio n. 
87 (PP), “o subdesenvolvimento latino-americano, com características próprias nos 
diversos países, é uma injusta situação promotora de tenções que conspiram contra a 
paz” (DM, Cap. 2.1). Essa foi a denúncia dos Pastores, em Medellin, contra as injustiças 
sofridas pelo povo. Outro desafio, inadmissível, apontado é o da pobreza e até da mi-
séria que vive a grande maioria do povo. Para tanto, os Pastores fizeram uma escolha 
profética da pobreza como compromisso voluntário para uma Igreja pobre com os 
pobres, afirmando que a Igreja dos pobres:

•	 Denuncia a carência dos bens deste mundo e o pecado que a engendra.
•	 Prega e vive a pobreza espiritual como atitude de infância espiritual e abertura ao 

Senhor.
•	 Compromete-se ela mesma com a pobreza material. A pobreza da Igreja é, com 

efeito, uma constante na história da salvação (DM. Pobreza da Igreja,14.5).

9.	 III Conferência em Puebla- 1979 e os avanços da missão

Uma abordagem do documento de Puebla não pode desconsiderar a Exortação Apostólica 
“Evangelii Nuntiandi” – 1975, do Papa Paulo VI, decorrente do Sínodo dos Bispos sobre “a 
Evangelização no Mundo Contemporâneo” – 1974. O documento de Puebla é a recepção da 
“Evangelii Nuntiandi”. Dito de outra forma: as conclusões da Conferência de Puebla “Evange-
lização no presente e no futuro da América Latina”, têm como pano de fundo e inspiração a 
Exortação Apostólica “Evangelii Nuntiandi”.



70

O Documento de Puebla (DP), estruturado em cinco partes, segue o método do “Ver 
- Julgar e Agir”2, como o Documento de Medellin. Isso possibilitou uma leitura analíti-
ca do contexto latino-americano que, confrontado com o “Desígnio de Deus sobre a 
realidade da América-Latina”, busca uma ação missionária a serviço da Evangelização 
do Povo Latino-Americano. Os Pastores não tiveram medo em apontar as situações 
de injustiças, de escândalo, criando uma fenda, cada vez maior, entre ricos e pobres 
(DP, 28). A situação de extrema pobreza mostra as feições sofridas do Povo que nos 
questionam e interpelam (DP, 31-39).

Outros desafios, que estão atribulando o Povo Latino-Americano, são apontados 
pelos Pastores como um clamor cada vez mais impressionante subindo ao céu: “É o 
grito de um povo que sofre e que reclama justiça, liberdade e respeito aos direitos 
fundamentais dos homens e dos povos” (DP, 87). A experiência da Igreja, desde Me-
dellin, assumindo o compromisso com os pobres, percebeu o “potencial evangeliza-
dor dos pobres” (DP, 1147); dessas pessoas excluídas da sociedade, mas escolhidas 
por Deus. Por isso, o Documento de Puebla reconfirma, com maior ênfase, e em 
diversas passagens, a opção preferencial pelos pobres: “Afirmamos a necessidade 
de conversão de toda a Igreja para uma opção preferencial pelos pobres, no intuito 
de sua integral libertação” (DP, 1134).

Outro tema, bastante trabalhado, no Documento de Puebla é o da “libertação integral” (DP, 
141) ou “promoção da libertação total da pessoa humana” (DP, 475). Não por acaso foi um 
assunto bastante discutido no sínodo dos Bispos de 1974 e presente na Exortação Apostóli-
ca Evangelii Nuntiandi de Paulo VI: “A Igreja, repetiram-no os Bispos, tem o dever de anunciar 
a libertação de milhões de seres humanos, sendo muitos desses seus filhos espirituais; [...]. 
Isso não é alheio à evangelização” (EN, 30).

Enfim, uma nova consciência missionária foi-se despertando em Puebla abrindo-se para a 
missão universal. Apesar dos enormes desafios enfrentados pelos seus povos, os Pastores 
perceberam a necessidade de abrir seus horizontes para as necessidades do mundo:

Finalmente chegou para a América Latina a hora de intensificar os 
serviços recíprocos entre as Igrejas particulares e de estas se pro-
jetarem para além de suas próprias fronteiras, ad gentes. É certo 
que nós próprios precisamos de missionários, mas devemos dar de 
nossa pobreza (DP, 368).

10.	IV Conferência em Santo Domingo 1992

Dom Aloísio Lorscheider, comentando os trabalhos de Santo Domingos, fez a seguinte 
afirmação: “Santo Domingo teve uma história um pouco conturbada. Houve a impressão 
de que se queria torpedear essa Conferência” (Lorscheider, p. 41). De fato, a Cúria Romana, 
desde Medellin passando por Puebla, sempre mostrou certa desconfiança com as decisões 

2	  Método oriundo da Ação Católica, foi criado pelo Cardeal Josef Cardin, na década de 1950, na Bélgica, onde exercia seu ministério pasto-
ral entre os trabalhadores. E foi reconhecido oficialmente pelo Papa João XXIII na Encíclica Mater Et Magistra (N. 235), de 1961. 



71

ISSN 3086-0903

tomadas pelos Pastores da América Latina. Em consequência disso, “em Santo Domingo, a 
influência conservadora dos órgãos romanos fez-se sentir bem mais decisiva em detrimento 
da autonomia dos Bispos da América Latina” (Libânio, 2000, p. 182).

Outro elemento a ser considerado é que a Conferência Geral de Santo Domingo se realizou 
durante o processo de implementação da “Nova Evangelização”3. Esse projeto marcará o 
Pontificado de João Paulo II despertando certa suspeita de querer desenvolver um projeto 
missionário de restauração ou criação de uma nova cristandade visando um “compromisso 
não de reevangelização mas de uma evangelização nova. “Nova no seu entusiasmo, nos 
seus métodos, na sua expressão”4. Porém, em Santo Domingo, apesar das pressões da ala 
conservadora, “o Episcopado Latino-Americano conseguiu manter os avanços substanciais 
de Medellín e Puebla e acrescentou a inculturação como eixo importante para a Igreja Lo-
cal” (Suess, 2024, p. 151-152). “Uma meta da evangelização inculturada será sempre a sal-
vação e a libertação integral de determinado povo ou grupo humano, [...] adotando a pers-
pectiva de Jesus Cristo encarnado, que salvou o homem partindo da fraqueza, da pobreza e 
da cruz redentora” (DSD 243). O conceito de inculturação no Documento de Santo Domingo 
encontra sua fundamentação na Redemptoris Missio (RMi, 52-54; DSD, 230).

11.	O sínodo extraordinário dos Bispos em 1985

Celebrando o 20º aniversário do Vaticano II, o Papa João Paulo II convocou um Sínodo Ex-
traordinário com o objetivo de avaliar os resultados do Concílio, tendo presente as diver-
gências surgidas após o Vaticano II. Duas interpretações divergentes se manifestaram a 
respeito dos resultados do Concílio. A primeira se identificou com os avanços alcançados 
motivando parte da Igreja, num renovado processo Pastoral e de Evangelização, seja na 
América-Latina como na Europa, temendo um retrocesso no Sínodo, quanto à renovação 
do Vaticano II.

A segunda corrente interpretativa, ligada a uns cardeais da Cúria Romana, manifestou algu-
mas preocupações apontando eventuais desvios na aplicação dos documentos conciliares. 
Perante isso, manifestaram a necessidade de analisar certas tendências resultantes de in-
terpretações consideradas abusivas. Essa corrente, contrária à renovação do Concílio, foi se 
fortalecendo após a longa entrevista do Cardeal Joseph Ratzinger, concedida ao jornalista 
Vittorio Messori. O livro-entrevista foi publicado em 1984 (um ano antes do sínodo) com 
o título “A fé em crise?” Embora o livro tenha sido traduzido em muitos idiomas não teve 
aquele resultado esperado por essa corrente conservadora. Segue um trecho da entrevista:

O Concílio Vaticano II encontra-se hoje numa luz crepuscular. É in-
contestável que os últimos 20 anos foram nitidamente desfavorá-
veis para a Igreja católica. Os resultados que se seguiram ao Concílio 
parecem cruelmente opostos às expectativas de todos, a começar 
pelas do Papa João XXIII e depois do Papa Paulo VI. O Papa e os 

3	  A primeira vez que o Papa João Paulo II usou a expressão “Nova Evangelização” foi na – Polônia, Mogila, 9 de junho de 1979. 

4	  Discurso do Papa João Paulo II, ao CELAM, Porto Príncipe, Haiti, 9 de março de 1983.



72

Padres conciliares esperavam uma nova unidade católica e em vez 
disso foi-se a um dissenso que – para usar as palavras de Paulo VI 
– pareceu passar da autocrítica à autodestruição. Esperava-se um 
novo entusiasmo e, demasiadas vezes, terminou-se no tédio e no 
desencorajamento. Esperava-se um salto para frente, em vez disso, 
chegou-se a um processo progressivo de decadência, sob a bandei-
ra de um suposto “espírito do Concílio” e desse modo o desacredi-
taram” (Ratzinguer & Messori, 1985 em Libânio 2000, p. 155-156).

Apesar dessa visão negativa e de alguns tropeços na caminhada da Igreja, após o Concílio, o 
Sínodo Extraordinário dos Bispos de 1985 confirmou que o Vaticano II é e será o fundamen-
to para avançar, com ousadia, na Conversão Pastoral, na Ação Evangelizadora e na Missão 
até os confins do mundo.

12.	Aparecida – 2007 - a continuidade com o Papa Francisco

A V Conferência Geral foi aprovada pelo Papa tendo como objetivo celebrar os 50 anos do CE-
LAM. De fato, desde Santo Domingo, o Papa João Paulo II anunciava a intenção de realizar os 
Sínodos Continentais. Sendo assim, não haveria mais as “Conferência Gerais”. O Sínodo sobre 
a América foi celebrado no ano de 1997 (Valentini, 2008 p. 10). Vale destacar que em todas as 
Conferências Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho sempre ouve tentativas de 
interferências da cúria romana. Mesma coisa aconteceu na Conferência de Aparecida; no texto 
original foram feitas alterações, por “censores desconhecidos”, criando certa inquietação.

À publicação do Documento Conclusivo, houve a desagradável 
surpresa de constatar que o “texto oficial” não coincidia com o 
“texto original”. Entre o término da Assembleia e a data da “auto-
rização” de publicação do Documento, haviam sido feitas ao redor 
de 250 mudanças no “texto original”, muitas delas de menor im-
portância, mudanças de forma ou de redação, mas outras tantas 
maiores, de conteúdo, pelo menos umas 40, importantes, de fun-
do (Brighenti, 2016, p. 675).

Apesar desses inconvenientes, o Documento de Aparecida nos deixou um legado; valiosas 
orientações para uma renovada Ação Evangelizadora e novas possibilidades de avançar na 
Missão como “paradigma síntese e inacabado” como foi apontado pelo Teólogo Paulo Sues: 

“Sedimentados na pastoral pós-conciliar, na metodologia e no con-
teúdo das conferências anteriores, os delegados da V Conferência 
não precisavam inventar um novo paradigma. Assumiram a missão 
como paradigma-síntese e sempre inacabado, incorporando nele 
as bandeiras da descolonização e inculturação, libertação e opção 
pelos pobres” (Suess, 2008, p. 170).

Apontamentos no Documento de Aparecida que mostram como os delegados da V Confe-
rência assumiram a “missão como paradigma-síntese”:



73

ISSN 3086-0903

•	 A retomada dos Documentos do Vaticano II
•	 A reconfirmação da “opção pelos pobres”.
•	 As comunidades eclesiais de base (CEBs).
•	 A recuperação do método “Ver, julgar e Agir”.
•	 Os novos sujeitos emergentes que precisam de todo o apoio da Pastoral Evange-

lizadora: Os Indígenas, os Afro-Americanos, as Mulheres, os Migrantes, as Pessoas 
com deficiência.

•	 A Palavra de Deus nos encontros bíblicos do Povo.
•	 A Teologia da Libertação enfrentando diversas dificuldades, mas norteadora do 

Documento de Aparecida (Valentini, 2008, p. 19).

Vale lembrar que o Presidente da Comissão de Redação do Documento final de Aparecida 
tinha sido eleito o Arcebispo de Buenos Aires, Cardeal Jorge Mario Bergoglio, futuro Papa 
Francisco. Perante essa “coincidência” surge uma pergunta: Que relação poderia ter entre 
o Documento de Aparecida e o Pontificado de Papa Francisco? Acreditamos que haja uma 
relação muito estreita entre Aparecida, a experiência pastoral do Padre e Bispo Bergoglio, 
durante a ditadura militar na Argentina no contesto da “Teologia do Povo” e o seu próprio 
Pontificado. O Teólogo Jesuíta Juan Carlos Scannone, no seu livro, apresenta essa realidade:

Embora não se possa dizer que o Padre Bergoglio tenha sido um te-
ólogo do povo, nem muito menos da libertação, todavia, na minha 
opinião, sua pastoral como bispo auxiliar, e depois como arcebispo 
primaz, inspirou-se na teologia do povo, e particularmente na opção 
preferencial pelos pobres, no seguimento de Jesus; opção assumida 
pelo magistério latino-americano e pontifício, e evidenciada pelo fato 
de ter assumido o nome de Francisco (Scannone, 2016, p. 47). 

O Pontificado de Papa Francisco, desde o começo, mostrou uma relação íntima com Apare-
cida: O nome escolhido -Francisco - será o projeto de vida do seu pontificado; a simplicidade 
das primeiras palavras, na varanda central da Basílica de São Pedro, mexeu profundamente 
com o povo lá presente: “Irmãos e irmãs, boa noite! Vós sabeis que o dever do Conclave era 
dar um Bispo a Roma. Parece que os meus irmãos Cardeais tenham ido buscá-lo quase ao 
fim do mundo… Eis-me aqui!” Inclusive, a frase que Dom Cláudio Hummes sussurrou ao 
ouvido do Papa Francisco, logo após sua eleição, “não esqueça dos pobres”, marcou profun-
damente seu pontificado. Por isso, podemos afirmar que a Exortação Apostólica “Evangelii 
Gaudium” (EG), sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual - do Papa Francisco - de certa 
forma é a recepção do Documento de Aparecida, visando uma nova etapa evangelizadora, 
marcada pela alegria do Evangelho (EG, 1).

Se em Aparecida os Pastores “assumiram a missão como paradigma-síntese e sempre ina-
cabado” (Suess, 2008, p. 170); na “Evangelii Gaudium”, o Papa Francisco nos desafia em dar 
um passo adiante, na Missão Evangelizadora, incentivando cada discípulo missionário a 
transformar nossa Igreja numa “Igreja em Saída”: A Igreja em saída é uma Igreja com as por-
tas abertas, tendo o anseio de um encontro fraterno com os outros e alcançar as periferias 
humanas (EG 46). Numa carta do Papa Francisco ao Cardeal Kevin Farrell, em ocasião do 
encontro das famílias católicas a ser realizado do dia 21 a 26 de agosto de 2018, em Dublim, 
sobre o tema: «O Evangelho da Família: alegria para o mundo», dizia: “Sonho uma Igreja em 
saída, não autorreferencial, uma Igreja que não passe distante das feridas do homem, uma 



74

Igreja misericordiosa que anuncie o coração da revelação de Deus Amor, que é a misericór-
dia” (Papa Francisco, carta de 25 de março de 2017).

O Papa Francisco, na Evangelii Gaudium, elaborou o conceito de “Igreja em Saída” (EG 24), “para 
uma nova etapa evangelizadora” (EG1). Uma proposta missionária que brotou no Vaticano II, 
acolhida pela Igreja Latino-Americana e aprofundada em Aparecida. Deveras, “hoje, toda a 
Igreja na América Latina e no Caribe querem colocar-se em estado de missão” (DAp, 213).

“Na Evangelii Gaudium, o magistério latino-americano da 5ª Conferência do Episcopado Lati-
no-Americano e Caribenho (2007), realizada em Aparecida, tornou-se magistério universal 
da Igreja Católica” (Suess, 2015, p. 8). “Em todos os gestos de Francisco aparece a prioridade 
da missão dos batizados sobre a manutenção da Igreja. Depois do papa comunicador e do 
papa teólogo, agora temos um papa com DNA missionário” (Suess, 2015, p. 9). Doravante 
será nossa a responsabilidade de avançar na Teologia da Missão, fazendo uma nova re-
cepção da experiência vivenciada pela Igreja Latino-Americana e Caribenha e dos “insights 
missionários” documentados nas Conferências Gerais. Inclusive, se faz necessário refletir 
sobre o “legado missionário” deixado pelo Papa Francisco à Igreja, com o intuito de: enten-
der, acolher e nos motivar para aplicá-lo.

13.	Conclusão

O Concílio Vaticano II aconteceu num momento histórico onde começava o declínio da mo-
dernidade e os albores da pós-modernidade. O economista e cientista social Eduardo Gian-
netti descreve os limites presentes no pensamento moderno:

“O mundo moderno nasceu embalado por três ilusões poderosas:

I) a de que o progresso da ciência permitiria banir o mistério do 
mundo e elucidar o sentido da existência;

II) a de que o projeto de explorar e submeter a natureza ao contro-
le da tecnologia poderia prosseguir indefinidamente sem atiçar a 
ameaça de grave descontrole da biosfera;

III) a de que o processo civilizatório promoveria o aprimoramento 
ético e intelectual da humanidade, tornando nossas vidas mais feli-
zes, plenas e dignas de serem vividas. O moderno Ocidente trouxe 
fabulosas conquistas, mas as suas promessas não se cumpriram 
(Giannetti, 2017, p. 1).

Não só “as promessas não se cumpriram”, o antropocentrismo moderno deu o aval para 
uma sociedade consumista, individualista, sem regras, porque o que vale é a liberdade 
de expressão; até mesmo, multiplicaram-se as incertezas e os vazios existenciais. Não se 
podem negar os avanços alcançados nessa nova fase histórica da sociedade; porém, se faz 
urgente prestar atenção aos “tentáculos” presentes no “paradigma tecnocrático dominan-
te”, condenado pelo Papa Francisco na “Laudato Si (LS)”, que tende a exercer seu domínio 



75

ISSN 3086-0903

sobre a natureza, a economia e a política (LS 108-109). Um domínio sobre o homem, suas 
escolhas, suas convicções, seus sonhos - disfarçado pelas novas ilusões oferecidas através 
das redes sociais, inteligência artificial e pelas técnicas de propaganda.

Estamos perante a um cenário complexo da sociedade e da religiosidade vivenciada pelo 
povo. Hoje, como nunca, a mensagem do Evangelho está contaminada pela ideologia, pela 
política e pela economia. Muitos “missionários” estão presentes em programas televisivos, 
nas redes sociais e como influenciadores (católicos?) no Youtube. Tudo isso requer uma 
investigação acurada visando uma Ação Missionária que possa dialogar com os diversos 
interlocutores, presentes na sociedade hodierna, oferecendo uma palavra de vida, confor-
tadora, que transmita força e esperança; e, não fundamentada na ilusão de soluções fáceis 
e enganosas.

Nesse novo contexto precisamos de uma renovação da Missão a partir do legado do Papa 
Francisco, cujo Pontificado foi um compromisso autêntico com os valores do Evangelho e 
com a Missão da Igreja, que abrange também o cuidado com a criação. Uma atualização 
Missionária que tenha como objetivo levar “a alegria do Evangelho” (EG, 1), de forma gratui-
ta - sem intenções recônditas de proselitismo - a todos os homens, mulheres e crianças que 
esperam por “um céu novo e uma nova terra” (Ap 2,1); que esperam o advento do Reino de 
Deus: Reino de paz, de misericórdia, de justiça e fraternidade.

Visando novos avanços na Ação Evangelizadora e Missionária, segue uma proposta de es-
tudo para aprimorar nossos conhecimentos sobre a missão:

Releitura do Documento de Aparecida, síntese da caminhada missionária da Igreja Latino-
-Americana e Caribenha, desde o Vaticano II.

Análise da “Evangelii Gaudium”, onde o Papa Francisco apresenta um paradigma missioná-
rio para o novo contesto histórico, impactado pelas mudanças científicas, tecnológicas e da 
informação.

Abordagem da “Laudato Si’, um marco histórico sobre o cuidado com a criação, que o Papa 
Francisco define de “Casa Comum”: Um novo âmbito Missionário que nos espera para “ser-
mos guardiões da obra de Deus” (LS 217).

Fazer um “mergulho” no Documento “Fratelli Tutti”, acolhendo os apontamentos do Papa 
Francisco para “caminhar rumo à amizade social e à fraternidade universal” (FT 106), der-
rubando todas as fronteiras da iniquidade, iluminando as sombras de um mundo fechado 
visando realizar um encontro fraterno com o Outro.

Toda a reflexão missiológica que foi se desenvolvendo desde o Vaticano II, enriquecida pela 
Igreja Latino-Americana e Caribenha; complementada pelo Pontificado do Papa Francisco 
é um forte incentivo para nos aproximar e compreender o “Paradigma Missionário Latino-
-Americano em Perspectiva Decolonial”; num artigo do Teólogo Estevão Raschietti propõe: 
“repensar criticamente a razão missionária, em seus pressupostos fundamentais e em sua 
atuação à luz do pensamento decolonial latino-americano”. (Raschietti, 2022, p. 513)



76

Com as palavras do Papa Francisco, mencionando o Documento de Aparecida, abre-se um 
novo cenário sobre a Ação Missionária da Igreja:

A missão do anúncio da Boa Nova de Jesus Cristo tem destinação 
universal. Seu mandato de caridade alcança todas as dimensões da 
existência, todas as pessoas, todos os ambientes da convivência e 
todos os povos. Nada do humano pode lhe parecer estranho (EG 
181; DAp 380).

Essas palavras são um alento para “aventurarmos” e comprometer em trilhar novas veredas 
missionárias, a fim de que toda a humanidade possa ter vida e vida em abundância (Jo 10,10). 
Isso será possível através de uma Evangelização realmente inculturada, sem medo de nos 
aproximar do Outro, no seu próprio contexto de vida; sabendo que “a razão fundamental da 
evangelização inculturada é a participação de todos no banquete da Vida” (Suess, 2017, p. 1).

14.	Referências 

CELAM. II Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano de Medellín. São Paulo: Paulinas, 
1998.

CELAM. III Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano de Puebla. São Paulo: Paulinas, 
1984.

CELAM. IV Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano de Santo Domingo: 1992. São 
Paulo: Loyola, 1992.

CELAM. V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano de Aparecida. São Paulo: Paulus, 
2007.

FRANCISCO, Papa. Carta encíclica Laudato Si’. Brasília: CNBB, 2015.

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica Evangelii Gaudium. Brasília: CNBB, 2013.

FRANCISCO, Papa. Encíclica Fratelli Tutti. Brasília: CNBB, 2020.

GIANNETTI, E. A crise da ecologia psíquica. Revista Fronteiras do Pensamento, abr. 2017. Dis-
ponível em: https://www.fronteiras.com/leia/exibir/a-crise-da-ecologia-psiquica. Acesso 
em: 16 jun. 2025.

JOÃO PAULO II, Papa. Encíclica Redemptoris Missio. São Paulo: Paulinas, 1991.

LIBANIO, J. B. Igreja contemporânea: encontro com a modernidade. São Paulo: Edições Loyola, 
2000.

LORSCHEIDER, A. A caminho da 5ª Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e Caribe-
nho: retrospectiva histórica. Aparecida (SP): Editora Santuário, 2006.



77

ISSN 3086-0903

PAULO VI, Papa. Carta encíclica Populorum Progressio. São Paulo: Paulinas, 1968.

PAULO VI, Papa. Exortação apostólica Evangelii Nuntiandi. São Paulo: Paulinas, 1976.

PASSOS, João D. Concílio Vaticano II: reflexões sobre um carisma em curso. São Paulo: Paulus, 
2014.

RASCHIETTI, Estevão. Ad Gentes: textos e comentário. São Paulo: Paulinas, 2011.

RASCHIETTI, Estevão. Missão e decolonialidade: apontamentos para um paradigma missio-
nário latino-americano em perspectiva decolonial. Perspectiva Teológica, v. 54, n. 2, p. 513, 
2022. DOI: 10.20911/21768757v54n2p513/2022. Disponível em: https://www.faje.edu.br/pe-
riodicos/index.php/perspectiva/article/view/5065. Acesso em: 21 jun. 2025.

SCANNONE, J. C. Quando il popolo diventa teologo. Bologna (IT): EMI, 2016.

SUESS, Paulo. Dicionário da Evangelii Gaudium: 50 palavras-chave para uma leitura pastoral. 
São Paulo: Paulus, 2015.

SUESS, Paulo. Inculturação: questões introdutórias em torno do paradigma da inculturação – 
primeiro núcleo. São Paulo: Missiologia Relami, 2017. Disponível em: https://www.missiolo-
gia.org.br/wp-content/uploads/2017/11/1nucleo.pdf. Acesso em: 24 jun. 2025.

SUESS, Paulo. Teologia da missão: convocar e enviar servos e testemunhas do Reino. Petrópolis: 
Vozes, 2024.

SUESS, Paulo. Missão: o paradigma-síntese de Aparecida. In: V Conferência de Aparecida – 
Renascer de uma esperança. São Paulo: Paulinas, 2008.

VALENTINI, Demétrio. Aparecida: valores e limites. In: V Conferência de Aparecida – Renascer 
de uma esperança. São Paulo: Paulinas, 2008.

VALLE, J. E. R. Ad Gentes 40 anos depois: um olhar retrospectivo. Religião & Cultura. Depar-
tamento de Teologia e Ciências da Religião – PUC-SP. Bastidores da Primavera: revendo o 
Concílio Vaticano II 40 anos depois. São Paulo: Paulinas, 2005.

VATICANO II. Constituição pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no mundo de hoje. In: Com-
pêndio do Vaticano II: constituições, decretos, declarações. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 143-256.

VATICANO II. Constituição dogmática Lumen Gentium sobre a Igreja. In: Compêndio do Vaticano 
II: constituições, decretos, declarações. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 39-113.

VATICANO II. Decreto Ad Gentes sobre a atividade missionária da Igreja. In: Compêndio do Vati-
cano II: constituições, decretos, declarações. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 351-399.

Recebido: 01 de setembro de 2025   |   Aceito: 18 de setembro de 2025.


