I STA ~

'g%'

MISSA® CGULTURAS

A renovacao da Missao a partir
do Vaticano Il

La renovacion de la Mision desde el Vaticano I/
The renewal of the Mission since Vatican Il

Memore Restori’

Resumo

Com a celebragao dos 60 anos do Vaticano II, dia 11 de outubro de 2022, pode-se afirmar
que muito se é conversado e ainda se discorre em relacdo & Missdo da Igreja. E exigéncia,
para 0s missionarios e as missionarias, conhecer novos caminhos a fim de um encontro
mais dialégico com o ser humano, que se apresenta nos cenarios da sociedade hodierna,
caracterizada pela pés-modernidade. Estamos convencidos que € um processo sem fim,
que requer uma leitura e interpretacao constantes dos “sinais dos tempos”, impulsionando-
-nos a buscar novos caminhos a serem percorridos pela A¢do Evangelizadora e Missionaria
da Igreja. Com esse objetivo, o texto que apresentamos repercorre o caminho histdrico da
Igreja Latino-Americana e Caribenha, desde o Concilio Vaticano Il, passando pelas Confe-
réncias Gerais; inclusive, pretende analisar a recepcao do Documento de Aparecida pelo
Pontificado do Papa Francisco. Considerando o percurso histérico da Igreja Latino-America-
na e Caribenha e o legado espiritual do Papa Francisco, de uma Igreja discipula missionaria
e sinodal, encontram-se elementos de suma importancia, que podem auxiliar no aprimora-
mento dos atuais Modelos de Missdo. Em vista disso, faz-se urgente ter determinagdo para
planejar um projeto missionario em sintonia com “as alegrias e as esperancas, as tristezas
e as angustias dos homens de hoje, sobretudo dos pobres e de todos os que sofrem” (Vati-
cano Il, GS 1). Enfim, dito de outra forma, precisamos sair do comodismo do “fez-se sempre
assim” e nos enveredar numa missao ousada, criativa, com a coragem de repensar os mé-
todos/modelos de Evangelizacdo, conforme as novas exigéncias do mundo atual (EG, 33)

Palavras-chaves: Pobre; Evangelizacdo; libertacao; Inculturacao

Resumen

Con la celebracion del 60.° aniversario del Concilio Vaticano Il el 11 de octubre de 2022,
es posible afirmar que se ha debatido y se sigue debatiendo mucho sobre la mision de la

Iglesia. Los misioneros deben descubrir nuevos caminos para un encuentro mas dialdgico
con los seres humanos, presente en la sociedad actual, caracterizada por la posmoderni-

1 Mestre em Teologia da Missao pelo Instituto Teolégico Sao Paulo; leigo graduado em Filosofia e Teologia. Assessor de missiologia. Autor do livro: A

missdo no Vaticano Il. E-mail memore.restori(@gmail.com



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

dad. Estamos convencidos de que este es un proceso continuo que requiere una lectura e
interpretacion constantes de los “signos de los tiempos”, lo que nos impulsa a buscar nue-
VOS caminos para la accién evangelizadora y misionera de la Iglesia. Para ello, el texto que
presentamos recorre la trayectoria historica de la Iglesia latinoamericana y caribefia, desde
el Concilio Vaticano Il hasta las Conferencias Generales; también busca analizar la recepciéon
del Documento de Aparecida por parte del pontificado del Papa Francisco. Considerando
la trayectoria histérica de la Iglesia latinoamericana y caribefia y el legado espiritual del
Papa Francisco, de una Iglesia misionera, discipular y sinodal, encontramos elementos de
suma importancia que pueden ayudar a mejorar los modelos de mision actuales. Por lo
tanto, urge decidirnos a planificar un proyecto misionero en sintonia con «las alegrias y las
esperanzas, las tristezas y las angustias de la gente de hoy, especialmente de los pobresy
de todos los que sufren» (Vaticano Il, GS 1). En otras palabras, necesitamos romper con la
comodidad del «siempre se ha hecho asi» y embarcarnos en una misién audaz y creativa,
con la valentia de repensar los métodos y modelos de evangelizaciéon de acuerdo con las
nuevas exigencias del mundo actual (EG, 33).

Palabras clave: Pobres; Evangelizacién; Liberacion; Inculturacion
Abstract

With the celebration of the 60th anniversary of Vatican Il on October 11, 2022, it is safe to
say that much has been discussed and continues to be discussed regarding the Church’s
Mission. Missionaries are required to discover new paths for a more dialogical encounter
with human beings, which is present in today’s society, characterized by postmodernity. We
are convinced that this is a never-ending process, requiring a constant reading and interpre-
tation of the “signs of the times,” impelling us to seek new paths for the Church’s Evangeli-
zing and Missionary Action. To this end, the text we present retraces the historical journey
of the Latin American and Caribbean Church, from the Second Vatican Council through the
General Conferences; it also aims to analyze the reception of the Aparecida Document by
the Pontificate of Pope Francis. Considering the historical trajectory of the Latin American
and Caribbean Church and the spiritual legacy of Pope Francis, of a missionary, disciple-o-
riented, and synodal Church, we find elements of paramount importance that can help im-
prove current Mission Models. Therefore, it is urgent to be determined to plan a missionary
project in tune with “the joys and hopes, the sorrows and anxieties of modern-day people,
especially the poor and all who suffer” (Vatican Il, GS 1). In other words, we need to break
free from the comfort of “it has always been done this way” and embark on a bold, creative
mission, with the courage to rethink the methods/models of Evangelization in accordance
with the new demands of today’s world (EG, 33).

Key words: Poor; Evangelization; Liberation; Inculturation

1. Introducao

Os anos 50/60 foram marcados pelos conflitos e tensdes entre os dois blocos, a “OTAN" e 0
“Pacto de Varsdévia”, durante a Guerra Fria: guerra da Coréia (1950), constru¢ao do muro de
Berlim (1961), crise dos misseis em Cuba (1962). Enquanto isso, a Igreja continuava sua com-

01

'g%'



STA NS

&)

»-

)]

MISSA® CGULTURAS

plexa relagdo com a modernidade. Porém, esse pensamento inovador “infiltra-se sub-rep-
ticiamente na Igreja por meio de fortes movimentos que precederam o Concilio” (Libanio,
2000, p. 33) criando controvérsias, entre os proprios catélicos, sobre as rela¢des da Igreja
com o pensamento moderno.

O dia 9 de outubro de 1958 marcou a morte do Papa Pio XII. Sua morte criou um enorme
vazio no Colégio Cardinalicio que ndo se renovava havia muito tempo; inclusive, os cardeais
percebiam suas limita¢des perante a figura majestatica do Papa Pio XIl, que sempre se
comportou como soberano intérprete da lei divina (Libanio 2000, p. 62-63). Por conseguin-
te, a ideia que surgiu, entre os Cardeais do Conclave, foi de eleger um Papa de “transi¢ao”
enquanto se esperavam tempos mais favoraveis.

Foi nesse contexto que, no dia 28 de outubro de 1958, Angelo Roncalli, Cardeal e Patriarca
de Veneza, foi eleito Papa com o nome de Jodo XXIII, com 77 anos. A escolha parecia atender
aos anseios do Conclave, elegendo um Papa na perspectiva de um pontificado de transicao.
Porém, sendo que os pensamentos de Deus ndo sdo 0s N0ssos pensamentos e nem dos
Cardeais do Conclave (cf. Is 55,8), o Papa, considerado de transi¢do, pela idade avancada,
sera aquele que, com muita fé e ousadia, anunciara o Concilio Ecuménico, inaugurando o
projeto de “aggiornamento” (atualizacdo) da Igreja.

2. O inicio de uma transi¢cdo no amago da missao da Igreja

Ha um testemunho do Pe. Loris Capovilla, secretario particular do Papa Jodao XXIll, em en-
trevista concedida a Luca Collodi, conservada nos arquivos da Radio Vaticana (RV), onde o
Papa expressa a vontade de convocar um Concilio Ecuménico.

Quando o Papa me falou pela primeira vez (sobre a inten¢do de con-
vocar um novo Concilio) era Papa ha cinco dias. Fez um aceno vago,
disse: Chegam tantos problemas a minha mesa, interpelacdes e pre-
ocupacdes. E preciso algo de singular e de novo, ndo somente de um
Ano Santo. No Cddigo de Direito Candnico, na época ha pouco re-
formado, ha um capitulo chamado ‘De Concilio ecuménico’. Passado
algum tempo, me falou outra vez a respeito, e eu sempre fiquei em
siléncio. Depois veio aquela tarde de 21 de dezembro de 1958, quan-
do me falou novamente e me disse: ‘Seu superior Ihe fez um aceno a
esse grande designio, parece-lhe ser inspiracdo do Senhor? Até agora
vocé ndo disse uma so palavra... E me tocando o brago, me disse: ‘O
fato é que vocé raciocina de certo modo humanamente, como um
empresario que faz um projeto e chama o arquiteto, os conselheiros,
guem se relaciona com os bancos. Para nds, ao invés, ja € um gran-
de dom de Deus aceitar uma boa inspiracdo e falar a respeito. Nao
pretendo celebra-lo, para mim basta anuncia-lo (Capovilla, 2019, p. 1).

No dia 25 de janeiro de 1959, o Papa Jodo XXIlI, reunido com um grupo de Cardeais, na Ba-
silica de Sdo Paulo fora dos muros, anunciava sua decisdo de convocar um Concilio. Foi o
primeiro passo do processo de renovacdo e atualizacdo da Igreja.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

Veneraveis Irmdos e Nossos Amados Filhos! NO6s pronunciamos
diante de vocés, certamente tremendo um pouco de emog¢ao, mas
juntamente com a humilde determinacdo de propdsito, o nome e a
proposta da dupla celebracao: de um Sinodo Diocesano para a Ci-
dade e de um Concilio Ecuménico para a Igreja universal (Jodo XXIll,
discurso 25/01/1959).

O anuncio chegou inesperado, imprevisto e surpreendente em quase todos os am-
bientes, dominados pelo clima de guerra fria, e satisfeitos com um catolicismo esta-
cionado em suas certezas (Alberigo, 2006, p. 19). O mesmo anuncio, que deu a volta
ao mundo, despertou interesse e novas esperanc¢as. No ambito do Vaticano houve re-
acoes diferentes; inclusive negativas: “Romano, jornal do Vaticano, publica apenas um
comunicado da Secretaria de Estado, mas ndo o texto do discurso do Papa na Basilica
de Sdo Paulo” (Alberigo, 2006, p. 23).

Se o Episcopado apresentou certa desconfianga e frieza ao andncio de um Concilio, hd uma
corrente mais dialogante com a modernidade e presente em diversos movimentos ecle-
siais, que esperava numa atualizacdo da Igreja, propondo experimentar uma renovagao
liturgica, biblica e ecuménica do catolicismo. Esse anseio de renovag¢do foi manifestado,
inclusive, pelo historiador Giuseppe Alberico:

Ndo posso sequer esquecer o vivissimo interesse que tinha como
fiel cristdo por uma renovacdo da Igreja e da vida cristd, da qual eu
experimentava o envelhecimento (desde a missa em latim, até a in-
ferioridade dos leigos diante do clero...) e a dificuldade em falar com
o povo comum. Um Concilio poderia fazer o catolicismo sair do imo-
bilismo, que foi ficando clamoroso e sufocante nos ultimos anos do
pontificado de Pio XII” - de 1950 em diante -? (Alberigo, 2006, p. 7).

A fase pré-conciliar, para o Papa Jodo XXIll, foi de muita amargura e solidao enfrentada na
Curia Romana, por se opor as suas orienta¢des no encaminhamento dos trabalhos em vista
do Concilio. Mesmo assim, “o Vaticano Il nasceu com o intuito explicito de renovar a Igreja
como um todo, desde o primeiro instante em que brotou do coragdo e dos labios do papa
Jodo XXIII" (Passos, 2014, p. 31).

O trabalho de preparacao do Concilio, bastante complexo, teve inicio no més fevereiro de
1959. A primeira fase de preparagao foi totalmente manipulada pela Cdria Romana. Uma
secunda fase teve inicio no més de junho de 1960 e com muita resiliéncia o Papa Jodo XXIlI
conseguiu se impor a vontade da Cdria Romana.

Com fadiga, e por meio de nomeagdes sucessivas, a CoOmposi¢ao
desses preparativos foi totalmente subtraida ao monopdlio da Cu-
ria e dos ambientes romanos, de modo que puderam contribuir os
bispos de todo o mundo, como os tedlogos das escolas diversas da
romana, e até alguns daqueles que por Pio Xll foram atingidos por
sancdes (Alberigo, 2006, p. 36).

63

@



STA NS

'g%'

MISSA® CGULTURAS

Por fim, no dia 11 de outubro de 1962, era proclamado o inicio do Concilio Vaticano Il, com
o discurso memoravel de abertura do Papa Jodo XXIII:

No exercicio cotidiano do nosso ministério pastoral ferem nossos
ouvidos sugestdes de almas, ardorosas sem dlvida no zelo, mas nao
dotadas de grande sentido de discricdo e moderacao. Nos tempos
atuais, elas ndo veem sendo prevarica¢des e ruinas; vao repetindo
gue nossa época, em comparagdao com as passadas, foi piorando;
e portam-se como quem nada aprendeu da histéria, que é tam-
bém mestra da vida, e como se no tempo dos Concilios Ecuménicos
precedentes tudo fosse triunfo completo da ideia e da vida crista,
e da justa liberdade religiosa. Mas parece-nos que devemos discor-
dar desses profetas da desventura, que anunciam acontecimentos
sempre infaustos, como se estivesse iminente o fim do mundo. No
presente momento histérico, a Providéncia esta nos levando para
uma nova ordem de rela¢gdes humanas, que, por obra dos homens
e 0 mais das vezes para além do que eles esperam, se dirigem para
o cumprimento de designios superiores e inesperados; e tudo, mes-
mo as adversidades humanas, dispde para o bem maior da Igreja
(Joao XXIII, Discurso 11/10/1962).

Essas palavras, incisivas do Papa, sinalizam que o Concilio Vaticano Il pretende ser um mar-
co na histdria da Igreja: uma retomada da esperanca, do compromisso, do dialogo; da va-
lorizagcdo do que ha de bom no mundo, nos homens e numa Igreja renovada. Ademais, “a
preocupada desconfianca catdlica dos ultimos séculos com a modernidade tornou-se um
capitulo fechado, embora ainda existam alguns lampejos nostalgicos. Surgiu a esperanca,
também com deselegancia e nao poucas fadigas, de uma postura de amizade com os ho-
mens e suas conquistas” (Alberigo, 2006, p. 15).

No dia 8 de dezembro de 1965 se concluiam os trabalhos do Vaticano Il, pondo um marco
na atualizacdo e abertura da Igreja (aggiornamento). Entre Constitui¢des, Decretos e Decla-
ragdes, o Concilio Vaticano Il ofereceu a Igreja um total de 16 Documentos entre os quais
encontra-se o Decreto “Ad Gentes” sobre a Atividade Missionaria da Igreja (A Missdo as Na-
¢Bes/aos Povos). Decreto que ira nortear o futuro da Acao Missionaria da Igreja, estimulan-
do continuamente a reflexao Teolégica da Missao, dando inicio a um processo continuo de
atualiza¢do: uma verdadeira “metamorfose da Missdo a partir do Vaticano II".

3. Agénese do Decreto “Ad Gentes” sobre a atividade missionaria da
Igreja

O tedlogo Paulo Suess define o processo para chegar ao texto definitivo sobre a Missao da
Igreja “o caminho tortuoso do Decreto Ad Gentes”, informando o leitor a respeito das dificul-
dades para chegar ao documento final:

Ao texto definitivo do Decreto Ad Gentes, sobre a atividade missio-
naria da Igreja, precederam sete documentos, que permitem acom-



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

panhar as lutas pelo significado do paradigma “missao” e o proces-
so lento da construcdo de um consenso em torno de uma Igreja que
ndo pde mais No centro seus territdrios missionarios, mas sim o ser
missionario (Suess, 2024, p. 119-120).

Na preparagdo e nos primeiros anos do Concilio o conservadorismo catélico europeu, com
suas urgentes preocupagdes pastorais, se apresentou com enorme impacto sobre o Conci-
lio. Em vista disso, o tema das “missdes” ndo foi percebido como prioritario; seria suficiente
uma reorganizacao, inclusive teoldgica-pastoral, que seria atualizada durante o Concilio.
Nesse contexto os desafios e as inquieta¢des provindas do “Terceiro Mundo” ficaram repri-
midas, até esquecidas. Porém, o siléncio dos continentes nao europeus, paulatinamente foi
substituido por vozes marcantes dos Bispos da América Latina, Africa e Asia despertando
novas energias e capacidade de acdo (Valle, 2005, p. 43). Outras dificuldades que se apre-
sentavam constantemente na “Comissao das Missdes” foram as interferéncias do Cardeal
Agagianian, da Propaganda Fides, e presidente da “Comissao”.

Era comum ouvir-se naqueles dias o grupo mais ligado a Propagan-
da [Fides], fazia de tudo para evitar uma abordagem distinta da ati-
vidade missionaria da Igreja. Falou-se na época de uma “armacao”
daquele grupo, desejoso de fazer passar os pontos de vista e inte-
resses do status quo curial (Valle, 2005, p. 44).

Vale lembrar que a eclesiologia do Vaticano Il foi uma sélida base para consolidar os traba-
lhos da “Comissao Missionaria” e a nova ideia de missao que foi se estruturando na “Comis-
sao” tomou as devidas distancias da proposta, mais institucional, do Cardeal Agagianian,
Cuja visao de missao era territorial, ligada ao mundo de “Propaganda Fides” sem interacao
com 0s anseios missionarios provenientes das bases (Valle, 2005, p. 46). Com o tempo, o
avanco das discussdes, a inser¢do do nimero 17 na Lumen Gentium - sobre a indole missio-
naria da Igreja - cresceu a esperanca de um documento missionario que podia responder
aos anseios do momento presente e as aspiracdes levantadas pelos Bispos da América
Latina, Asia, Africa; inclusive, telogos e missionarios.

Foi através desse “caminho tortuoso” que o Decreto “Ad Gentes” foi aprovado. O ultimo tex-
to da Comissdo Missionaria foi apresentado ao Concilio no dia 08 de outubro de 1965, para
uma avaliacdo. “Consideradas as emendas propostas, o esquema voltou a ser discutido,
desta vez enriquecido dum capitulo novo sobre as Igrejas Particulares. [...]. No dia 07 de
dezembro, depois da ultima votacao, o Santo Padre promulgou solenemente o Documen-
to” (Raschietti, 2011, p. 35). Até que enfim, com a promulgac¢do do Decreto Ad Gentes um
novo cenadrio abriu-se para a Missao da Igreja, possibilitando trilhar novos caminhos mis-
sionarios, visando entender e dialogar com o ser humano envolvido na modernidade e nos
inicios da pés-modernidade.

4. Ad Gentes: “Um divisor de dguas” na teologia da missao

No Decreto Ad Gentes, promulgado pelo Papa Paulo VI, no dia 07 de dezembro de 1965, en-
contram-se tracos do velho paradigma missionario utilizando ainda termos como: missdes,

65

@



STA NS

'g%'

MISSA® CGULTURAS

territérios de missdo, implantacdo da Igreja. Sao reflexos do embate entre a “Comissao de
Missionibus”, precedida pelo cardeal Agagianian, e o novo conceito de missdao que brotou
do Vaticano Il. Sob outro enfoque, entre a visdo conservadora da missao, ainda entendida
pelo geografico e pelo plural: “missdes, em vez de missdo”; inclusive, nos textos pontificios:
“missdes estrangeiras” (Bento XV), “missdes entre infiéis” (Pio XI), “terra de missao/territo-
rios de missdo” (Jodo XXIIl) e o novo conceito de missdo fundamentado na “Missio Dei" (Valle
2005, p. 51-52).

Destarte, o conceito de missado, desde o século XVI até o Vaticano Il, se caracterizou por
uma visao discriminatéria, etnocéntrica e vinculado ao processo de coloniza¢do. A missao
aos povos, fundamentada na afirmacdo: “nao ha salvagao fora da Igreja”, foi muitas vezes
marcada por um senso de superioridade da cultura europeia (etnocentrismo) pela negacao
do outro e pela violenta expansao colonial. Os destinatarios, pois, ndo eram todos os po-
VOS, mas apenas os considerados selvagens, pagaos, infiéis. (Raschietti, 2011, p. 7)

A mentalidade colonial, com os relativos condicionamentos para a missao, entrard em
crise nos meados do século XX por meio do processo de descolonizagao. Outro elemento
a ser considerado é a tragédia acontecida com as duas guerras mundiais gerando trans-
formacdes profundas: econdémicas, socioculturais e politicas, que aconteceram em todo
o mundo. Inclusive, na Europa se apresenta outro fendmeno que afetara a Igreja: o pro-
cesso de descristianizacao. O fendmeno foi apontado pelos padres operarios, franceses,
Henri Godin e Yves Daniel, no ano de 1943, publicando o livro: France: pays de mission?
(Franca: pais de missao?). “A publicacdo de Godin e Daniel (1943) foi o primeiro estudo
sério que destruiu o mito geografico da missao: ela provou que também a Europa era um
campo de missao” (Bosch, 2007, p. 27).

5. Consideracdes sobre o Decreto Ad Gentes

O Decreto Ad Gentes afirma que “a Igreja é por sua natureza missionaria” (AG, 2); ten-
do sua origem no “Amor Fontal” de Deus Pai que, sem hesitacao, pode-se chamar de
“Amor Missionario”. A partir do conceito de missdo do Vaticano Il, o teélogo David J.
Bosch aponta uma consequéncia l6gica ao afirmar: “Visto que Deus € um Deus missio-
nario, o povo de Deus € um povo missionario” (Bosch 2007, p. 447); ideia muito bem
elucidada no Decreto Ad Gentes:

Dado que a Igreja é toda ela missionaria, e a obra da evangelizacao
€ um dever fundamental do Povo de Deus, o sagrado Concilio exor-
ta todos a uma profunda renovacdo interior, para que tomem viva
consciéncia das proprias responsabilidades na difusdao do Evange-
Iho e assumam a parte que Ihes compete na obra missionadria junto
dos gentios (AG, 35).

Esse dever missionario, do Povo de Deus, ndo tem limites geograficos ou lugares especifi-
cos. A missao Evangelizadora nao tem fronteiras, deve chegar “até os confins da terra” (At
1,8). “Por isso, todos os filhos da Igreja tenham consciéncia viva das suas responsabilidades
para com o mundo” (AG, 36).



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

Ha uma tese, bastante interessante, dos tedlogos Bevans e Schroeder mostrando que os
Atos dos Apdstolos manifestam a consciéncia que a Igreja tinha da missao que a esperava.
Em vista disso, eles sustentam que os Atos dos Apodstolos apresentam uma sélida base
biblica a afirmacdo que a Igreja “é missionaria por sua natureza” (AG, 2). O caminho missio-
nario dos Atos dos Apdstolos mostra a primitiva Igreja, nascida no dia de Pentecostes, em
Jerusalém e, logo em seguida, aquela fragil comunidade, pela forca do Espirito Santo, vai se
abrindo rumo a novas fronteiras até assumir a missao aos gentios. Ser Igreja é sinbnimo de
estar continuamente em missao, porque ela nasce e cresce na missao; e, estar em missao é
ser sensivel as exigéncias do Evangelho nos diversos contextos humanos. Bevans e Schroe-
der, 2010, p. 69-71).

Em seu discurso aos participantes na plenaria da Congregacao para a Evangelizacao dos
Povos, o Papa Francisco fez uma releitura do Ad Gentes 2 focalizando o conceito de que “a
Igreja é por sua natureza missionaria”, afirmando:

A missdo nao corresponde, em primeiro lugar, a iniciativas humanas;
o protagonista é o Espirito Santo, o designio é seu (RMi, 21). E a Igreja
é serva da missdo. Nao é a Igreja que faz a missao, mas € a missao
que faz a Igreja. Por conseguinte, a missao ndo é o instrumento, mas
o ponto de partida e a finalidade (Franscisco, Discurso 03/12/2015).

Nesse contexto nos parece importante mencionar quanto disse o tedlogo Martin Kahler
(ha quase um século): “A missdo é ‘a mae da teologia’. A teologia, afirmou Kahler, comecou
como uma manifestagdo que acompanhava a missao crista e ndo como um luxo da Igreja
dominadora do mundo” (Kahler, em Bosch 2007, p. 34). Deveras, a experiéncia de missao
da primeira comunidade crista, relatada nos Atos dos Apdstolos, mostra claramente que
os desafios e o consolo encontrados na experiéncia missionaria formaram um conjunto de
elementos de andlise, reflexdo e decisdes que a comunidade apostdlica foi tomando, supe-
rando os conflitos internos, acompanhada pela acdo do Espirito Santo (At 15,5-12). Por isso
vale lembrar, mais uma vez, que “é a missao que faz a Igreja”.

Ariqueza da Teologia da Missao ndo esta simplesmente ligada ao Decreto Ad Gentes, e sim
aos documentos do Vaticano Il e de outros “canteiros de obras” do Concilio que favorece-
ram a reflexdo sobre a missao. Sendo assim, o Vaticano Il marca um ponto de chegada e
um ponto de partida para iniciar uma nova caminhada missionaria. Por isso, Paulo Suess
afirma que a Teologia da Missao esta no coragdo do Concilio (Suess, 2024, p. 129-131). Nao
podemos esquecer que esta nova caminhada, que temos pela frente, serd pontilhada por
diversos desafios como aconteceu no Vaticano II: “O lugar do ‘'mundo’, da ‘missao’, da ‘liber-
dade religiosa’ na Igreja foi disputado e discutido até o ultimo momento do Concilio. E essa
discussdo continua até hoje pelas diferentes leituras dos textos” (Suess, 2024, p. 126).

6. Compromisso missionario a partir do Vaticano Il

Uma Igreja que foi se isolando, cada vez mais, do mundo, toma consciéncia que sua missao
tem que ser naquele mundo, no mundo dos homens, no mundo da inteira familia humana
com suas diversidades, contrastes, alegrias e sofrimentos, como afirma o Vaticano Il

6/

'g%'



STA NS

'g%'

MISSA® CGULTURAS

As alegrias e as esperancas, as tristezas e as angustias dos homens
de hoje, sobretudo dos pobres e de todos aqueles que sofrem, sao
também as alegrias e as esperancas, as tristezas e as angustias dos
discipulos de Cristo; e nao ha realidade alguma verdadeiramente
humana que nao encontre eco no seu coragao (GS, 1).

O proémio da Gaudium et Spes foi um raio de luz que iluminou um novo cenario, cheio de
esperanca, para a missao da Igreja que foi “enviada por Deus a todas as gentes para ser
sacramento universal de salva¢do” (AG, 1). A Igreja se da conta que, embora ndo seja deste
mundo, estd no mundo para manifestar e transmitir o amor de Deus. A partir dessa nova
consciéncia a caminhada missionaria da Igreja vai marcando avangos e retrocessos, tipicos
da experiéncia humana. Porém, nessa caminhada missionaria, marcada por diversos sola-
vancos, sempre surgirdo novos modelos missionarios frutos da a¢ao do Espirito Santo que
é 0 “agente principal da Evangeliza¢do” (EN, 75).

7. Arecepcao do Vaticano Il pela Igreja do Brasil

O marco historico da recepcdo do Vaticano Il pela Igreja da América Latina aconte-
ceu em Medellin - 1968, com a |l Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano.
Porém, de certo modo, podemos afirmar que a Igreja do Brasil adiantou sua recep-
¢do, ainda durante os trabalhos do Vaticano Il, com a elabora¢do do “Plano Pastoral
de Conjunto” (PPC) aprovado em 1965. Objetivo do “Plano” foi de colocar a Igreja do
Brasil em sintonia com os documentos do Concilio, visando implantar as reformas
emergentes por meio de 6 Linhas Pastorais, entre as quais estava a Linha 2: Promo-
ver a A¢ao missionaria.

c) As duas assembleias da CNBB realizadas, uma durante a tercei-
ra sessao conciliar em 1964, para mudanc¢a dos estatutos e ade-
quacao antecipada das estruturas da entidade, para a aplicacao do
concilio e eleicdo da nova diretoria; a outra, extraordinaria, ao longo
dos trés meses da Ultima sessdo, de setembro a novembro de 1965,
dedicada a discussao e aprovacao do Plano de Pastoral de Conjunto
(PPC) destinado a traduzir na pratica, em face da realidade brasilei-
ra, as decisdes do Concilio (Beozzo, 2005, p. 7/C).

Com a presenca e uma acdo de destaque de Dom Helder Camara, no Concilio; além do
PPC, foi articulado e assinado, no dia 16 de novembro de 1965, o “Pacto das Catacumbas
de uma Igreja serva e pobre”: Marco histérico de uma Igreja que escolheu a pobreza para
uma missao a servi¢o da causa dos pobres. No dia 16 de marco de 2013, O Papa Francisco,
ao receber os representantes da midia na Sala Paulo VI o Santo Padre afirmou: “Como eu
gostaria de uma Igreja pobre e para os pobres”!

E importante lembrar que durante o Sinodo para a Panamazénica alguns participantes se
reuniram, no dia 20 de outubro de 2019, nas Catacumbas de Santa Domitila para assinar o
“Pacto das Catacumbas pela Casa Comum” Por uma Igreja com rosto amazdnico, pobre e
servidora, profética e samaritana. O grupo foi organizado por dom Erwin Krdutler e a ce-



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

lebracao Eucaristica foi presidida pelo cardeal dom Frei Claudio Hummes. A renovacdo do
pacto das Catacumbas sinaliza a renovagcao de um compromisso com a missao evangeliza-
dora em favor dos vulneraveis, marginalizados e excluidos.

8. Arecepcao do Vaticano Il na Latino-Americana a partir de
Medellin - 1968

A 1l Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano, acontecida em Medellin -
1968, marcou uma nova etapa na caminhada da Igreja na sua Acdo Evangelizadora. E
fato dizer que em Medellin aconteceu a recepcao do Vaticano Il; as mudancas desen-
cadeadas pelo Concilio levaram a Igreja Latino-Americana a ter uma profunda preocu-
pacao com os problemas “ad extra”. Se na Conferéncia Geral de Rio de Janeiro de 1955
a lgreja estava preocupada com os problemas “ad intra”; agora, o olhar do Pastores é
voltado para o Povo Latino-Americano, que vive a dramatica situacdao do subdesenvol-
vimento atingindo todos os ambitos de suas vidas, afirmando que: “nossa missdo é a
de contribuir para a promocdo integral do homem e das comunidades do continente”.
(DM. Mensagem aos Povos da A.L., p. 29)

Nessa tomada de consciéncia missionadria, os Pastores foram-se debrucar sobre as-
suntos espinhosos como: a injustica que gera miséria e marginalizacdao de grandes
grupos humanos; a paz comprometida pelas ten¢des entre classes sociais e 0 neo-
colonialismo presente em setores dominantes na sociedade. Contudo, “se o desen-
volvimento é o novo nome da paz”, como afirma Paulo VI na Populorum Progressio n.
87 (PP), “o subdesenvolvimento latino-americano, com caracteristicas proprias nos
diversos paises, € uma injusta situacao promotora de tenc¢des que conspiram contra a
paz” (DM, Cap. 2.1). Essa foi a denuncia dos Pastores, em Medellin, contra as injusticas
sofridas pelo povo. Outro desafio, inadmissivel, apontado é o da pobreza e até da mi-
séria que vive a grande maioria do povo. Para tanto, os Pastores fizeram uma escolha
profética da pobreza como compromisso voluntario para uma Igreja pobre com os
pobres, afirmando que a Igreja dos pobres:

« Denuncia a caréncia dos bens deste mundo e o pecado que a engendra.

* Prega e vive a pobreza espiritual como atitude de infancia espiritual e abertura ao
Senhor.

+ Compromete-se ela mesma com a pobreza material. A pobreza da Igreja é, com
efeito, uma constante na histéria da salva¢ao (DM. Pobreza da Igreja,14.5).

9. Ill Conferéncia em Puebla- 1979 e os avan¢os da missao

Uma abordagem do documento de Puebla ndo pode desconsiderar a Exortacdo Apostolica
“Evangelii Nuntiandi" - 1975, do Papa Paulo VI, decorrente do Sinodo dos Bispos sobre “a
Evangelizacdo no Mundo Contemporaneo” - 1974. O documento de Puebla é a recepcdo da
“Evangelii Nuntiandi". Dito de outra forma: as conclus@es da Conferéncia de Puebla “Evange-
lizacdo no presente e no futuro da América Latina”, tém como pano de fundo e inspira¢do a
Exortacao Apostdlica “Evangelii Nuntiandi”.

69

'g%'



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

O Documento de Puebla (DP), estruturado em cinco partes, segue o método do “Ver
- Julgar e Agir”2, como o Documento de Medellin. Isso possibilitou uma leitura analiti-
ca do contexto latino-americano que, confrontado com o “Designio de Deus sobre a
realidade da América-Latina”, busca uma acdo missionaria a servico da Evangelizacao
do Povo Latino-Americano. Os Pastores ndo tiveram medo em apontar as situa¢des
de injusticas, de escandalo, criando uma fenda, cada vez maior, entre ricos e pobres
(DP, 28). A situacdo de extrema pobreza mostra as feicdes sofridas do Povo que nos
qguestionam e interpelam (DP, 31-39).

Outros desafios, que estao atribulando o Povo Latino-Americano, sdo apontados
pelos Pastores como um clamor cada vez mais impressionante subindo ao céu: “E o
grito de um povo que sofre e que reclama justica, liberdade e respeito aos direitos
fundamentais dos homens e dos povos” (DP, 87). A experiéncia da Igreja, desde Me-
dellin, assumindo o compromisso com os pobres, percebeu o “potencial evangeliza-
dor dos pobres” (DP, 1147); dessas pessoas excluidas da sociedade, mas escolhidas
por Deus. Por isso, o Documento de Puebla reconfirma, com maior énfase, e em
diversas passagens, a op¢do preferencial pelos pobres: “Afirmamos a necessidade
de conversdo de toda a Igreja para uma op¢do preferencial pelos pobres, no intuito
de sua integral libertagao” (DP, 1134).

Outro tema, bastante trabalhado, no Documento de Puebla é o da “libertacdo integral” (DP,
141) ou “promocdo da libertacdo total da pessoa humana” (DP, 475). Nao por acaso foi um
assunto bastante discutido no sinodo dos Bispos de 1974 e presente na Exorta¢dao Apostéli-
ca Evangelii Nuntiandi de Paulo VI: “A Igreja, repetiram-no os Bispos, tem o dever de anunciar
a libertacao de milhdes de seres humanos, sendo muitos desses seus filhos espirituais; [...].
Isso ndo é alheio a evangelizagao” (EN, 30).

Enfim, uma nova consciéncia missionaria foi-se despertando em Puebla abrindo-se para a
missao universal. Apesar dos enormes desafios enfrentados pelos seus povos, os Pastores
perceberam a necessidade de abrir seus horizontes para as necessidades do mundo:

Finalmente chegou para a América Latina a hora de intensificar os
servigos reciprocos entre as Igrejas particulares e de estas se pro-
jetarem para além de suas préprias fronteiras, ad gentes. E certo
que nods préprios precisamos de missionarios, mas devemos dar de
nossa pobreza (DP, 368).

10.1V Conferéncia em Santo Domingo 1992

Dom Aloisio Lorscheider, comentando os trabalhos de Santo Domingos, fez a seguinte
afirmacao: “Santo Domingo teve uma histéria um pouco conturbada. Houve a impressao
de que se queria torpedear essa Conferéncia” (Lorscheider, p. 41). De fato, a Cdria Romana,
desde Medellin passando por Puebla, sempre mostrou certa desconfianca com as decisdes

2 Meétodo oriundo da A¢do Catdlica, foi criado pelo Cardeal Josef Cardin, na década de 1950, na Bélgica, onde exercia seu ministério pasto-
ral entre os trabalhadores. E foi reconhecido oficialmente pelo Papa JoGo XXIII na Enciclica Mater Et Magistra (N. 235), de 1961.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

tomadas pelos Pastores da América Latina. Em consequéncia disso, “em Santo Domingo, a
influéncia conservadora dos 6rgaos romanos fez-se sentir bem mais decisiva em detrimento
da autonomia dos Bispos da América Latina” (Libanio, 2000, p. 182).

Outro elemento a ser considerado é que a Conferéncia Geral de Santo Domingo se realizou
durante o processo de implementag¢do da “Nova Evangelizacao™. Esse projeto marcara o
Pontificado de Jodo Paulo Il despertando certa suspeita de querer desenvolver um projeto
missionario de restauragdo ou criacdo de uma nova cristandade visando um “compromisso
nao de reevangelizacdo mas de uma evangelizacao nova. “Nova no seu entusiasmo, nos
seus métodos, na sua expressao™. Porém, em Santo Domingo, apesar das pressdes da ala
conservadora, “o Episcopado Latino-Americano conseguiu manter os avangos substanciais
de Medellin e Puebla e acrescentou a inculturacdo como eixo importante para a Igreja Lo-
cal” (Suess, 2024, p. 151-152). “Uma meta da evangelizagdo inculturada sera sempre a sal-
vagao e a libertacao integral de determinado povo ou grupo humano, [...] adotando a pers-
pectiva de Jesus Cristo encarnado, que salvou o homem partindo da fraqueza, da pobreza e
da cruz redentora” (DSD 243). O conceito de incultura¢ao no Documento de Santo Domingo
encontra sua fundamentacao na Redemptoris Missio (RMi, 52-54; DSD, 230).

11. O sinodo extraordinario dos Bispos em 1985

Celebrando o 20° aniversario do Vaticano I, o Papa Jodo Paulo Il convocou um Sinodo Ex-
traordinario com o objetivo de avaliar os resultados do Concilio, tendo presente as diver-
géncias surgidas apds o Vaticano Il. Duas interpretacdes divergentes se manifestaram a
respeito dos resultados do Concilio. A primeira se identificou com os avancos alcancados
motivando parte da Igreja, num renovado processo Pastoral e de Evangelizacao, seja na
Ameérica-Latina como na Europa, temendo um retrocesso no Sinodo, quanto a renovagao
do Vaticano Il.

A segunda corrente interpretativa, ligada a uns cardeais da Cdria Romana, manifestou algu-
mas preocupacdes apontando eventuais desvios na aplicacao dos documentos conciliares.
Perante isso, manifestaram a necessidade de analisar certas tendéncias resultantes de in-
terpretacfes consideradas abusivas. Essa corrente, contraria a renovacdo do Concilio, foi se
fortalecendo apods a longa entrevista do Cardeal Joseph Ratzinger, concedida ao jornalista
Vittorio Messori. O livro-entrevista foi publicado em 1984 (um ano antes do sinodo) com
o titulo “A fé em crise?” Embora o livro tenha sido traduzido em muitos idiomas ndo teve
aquele resultado esperado por essa corrente conservadora. Segue um trecho da entrevista:

O Concilio Vaticano Il encontra-se hoje numa luz crepuscular. E in-
contestavel que os ultimos 20 anos foram nitidamente desfavora-
veis para a Igreja catdlica. Os resultados que se seguiram ao Concilio
parecem cruelmente opostos as expectativas de todos, a comecar
pelas do Papa Joao XXIll e depois do Papa Paulo VI. O Papa e os

3 Aprimeira vez que o Papa Jodo Paulo Il usou a expresséo “Nova Evangelizagéo” foi na - Polénia, Mogila, 9 de junho de 1979.

4 Discurso do Papa Jodo Paulo Il, ao CELAM, Porto Principe, Haiti, 9 de marco de 1983.

VAl

'g%'



STA NS

@]

MISSA® CGULTURAS

Padres conciliares esperavam uma nova unidade catélica e em vez
disso foi-se a um dissenso que - para usar as palavras de Paulo VI
- pareceu passar da autocritica a autodestruicdo. Esperava-se um
novo entusiasmo e, demasiadas vezes, terminou-se no tédio e no
desencorajamento. Esperava-se um salto para frente, em vez disso,
chegou-se a um processo progressivo de decadéncia, sob a bandei-
ra de um suposto “espirito do Concilio” e desse modo o desacredi-
taram” (Ratzinguer & Messori, 1985 em Libanio 2000, p. 155-156).

Apesar dessa visao negativa e de alguns tropecos na caminhada da Igreja, apds o Concilio, o
Sinodo Extraordinario dos Bispos de 1985 confirmou que o Vaticano Il € e sera o fundamen-
to para avancar, com ousadia, na Conversao Pastoral, na Acao Evangelizadora e na Missao
até os confins do mundo.

12. Aparecida - 2007 - a continuidade com o Papa Francisco

AV Conferéncia Geral foi aprovada pelo Papa tendo como objetivo celebrar os 50 anos do CE-
LAM. De fato, desde Santo Domingo, o Papa Jodo Paulo Il anunciava a inten¢do de realizar os
Sinodos Continentais. Sendo assim, nao haveria mais as “Conferéncia Gerais”. O Sinodo sobre
a América foi celebrado no ano de 1997 (Valentini, 2008 p. 10). Vale destacar que em todas as
Conferéncias Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho sempre ouve tentativas de
interferéncias da curia romana. Mesma coisa aconteceu na Conferéncia de Aparecida; no texto
original foram feitas alteracOes, por “censores desconhecidos”, criando certa inquietacao.

A publicacdo do Documento Conclusivo, houve a desagradéavel
surpresa de constatar que o “texto oficial” ndo coincidia com o
“texto original”. Entre o término da Assembleia e a data da “auto-
rizacao” de publicacdo do Documento, haviam sido feitas ao redor
de 250 mudancas no “texto original”, muitas delas de menor im-
portancia, mudancas de forma ou de redacdo, mas outras tantas
maiores, de conteudo, pelo menos umas 40, importantes, de fun-
do (Brighenti, 2016, p. 675).

Apesar desses inconvenientes, o Documento de Aparecida nos deixou um legado; valiosas
orientacdes para uma renovada Acdo Evangelizadora e novas possibilidades de avancar na
Missdo como “paradigma sintese e inacabado” como foi apontado pelo Teélogo Paulo Sues:

“Sedimentados na pastoral pds-conciliar, na metodologia e no con-
teudo das conferéncias anteriores, os delegados da V Conferéncia
ndo precisavam inventar um novo paradigma. Assumiram a missao
como paradigma-sintese e sempre inacabado, incorporando nele
as bandeiras da descolonizacao e inculturacao, libertacao e opcao
pelos pobres” (Suess, 2008, p. 170).

Apontamentos no Documento de Aparecida que mostram como os delegados da V Confe-
réncia assumiram a “missao como paradigma-sintese”:



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

* Aretomada dos Documentos do Vaticano |l

+ Areconfirmagdo da “opgao pelos pobres”.

* As comunidades eclesiais de base (CEBs).

+ Arecuperacao do método “Ver, julgar e Agir”.

+ Os novos sujeitos emergentes que precisam de todo o apoio da Pastoral Evange-
lizadora: Os Indigenas, os Afro-Americanos, as Mulheres, os Migrantes, as Pessoas
com deficiéncia.

« A Palavra de Deus nos encontros biblicos do Povo.

+ ATeologia da Libertacao enfrentando diversas dificuldades, mas norteadora do
Documento de Aparecida (Valentini, 2008, p. 19).

Vale lembrar que o Presidente da Comissao de Redac¢ao do Documento final de Aparecida
tinha sido eleito o Arcebispo de Buenos Aires, Cardeal Jorge Mario Bergoglio, futuro Papa
Francisco. Perante essa “coincidéncia” surge uma pergunta: Que relacdo poderia ter entre
o Documento de Aparecida e o Pontificado de Papa Francisco? Acreditamos que haja uma
relagdo muito estreita entre Aparecida, a experiéncia pastoral do Padre e Bispo Bergoglio,
durante a ditadura militar na Argentina no contesto da “Teologia do Povo” e o seu préprio
Pontificado. O Tedlogo Jesuita Juan Carlos Scannone, no seu livro, apresenta essa realidade:

Embora ndo se possa dizer que o Padre Bergoglio tenha sido um te-
6logo do povo, nem muito menos da libertacao, todavia, na minha
opinido, sua pastoral como bispo auxiliar, e depois como arcebispo
primaz, inspirou-se na teologia do povo, e particularmente na opgao
preferencial pelos pobres, no seguimento de Jesus; op¢ao assumida
pelo magistério latino-americano e pontificio, e evidenciada pelo fato
de ter assumido o nome de Francisco (Scannone, 2016, p. 47).

O Pontificado de Papa Francisco, desde o comeco, mostrou uma relacao intima com Apare-
cida: O nome escolhido -Francisco - sera o projeto de vida do seu pontificado; a simplicidade
das primeiras palavras, na varanda central da Basilica de Sao Pedro, mexeu profundamente
com o povo |3 presente: “Irmdos e irmas, boa noite! Vos sabeis que o dever do Conclave era
dar um Bispo a Roma. Parece que os meus irmdos Cardeais tenham ido busca-lo quase ao
fim do mundo... Eis-me aqui!” Inclusive, a frase que Dom Claudio Hummes sussurrou ao
ouvido do Papa Francisco, logo ap6s sua elei¢do, “ndo esqueca dos pobres”, marcou profun-
damente seu pontificado. Por isso, podemos afirmar que a Exortacdo Apostélica “Evangelii
Gaudium” (EG), sobre o anuncio do Evangelho no mundo atual - do Papa Francisco - de certa
forma é a recepcao do Documento de Aparecida, visando uma nova etapa evangelizadora,
marcada pela alegria do Evangelho (EG, 1).

Se em Aparecida os Pastores “assumiram a missao como paradigma-sintese e sempre ina-
cabado” (Suess, 2008, p. 170); na “Evangelii Gaudium", o Papa Francisco nos desafia em dar
um passo adiante, na Missao Evangelizadora, incentivando cada discipulo missionario a
transformar nossa Igreja numa “Igreja em Saida”: A Igreja em saida € uma Igreja com as por-
tas abertas, tendo o anseio de um encontro fraterno com os outros e alcancar as periferias
humanas (EG 46). Numa carta do Papa Francisco ao Cardeal Kevin Farrell, em ocasidao do
encontro das familias catdlicas a ser realizado do dia 21 a 26 de agosto de 2018, em Dublim,
sobre o tema: «O Evangelho da Familia: alegria para o mundo», dizia: “Sonho uma Igreja em
saida, ndo autorreferencial, uma Igreja que ndo passe distante das feridas do homem, uma

/3

@



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

Igreja misericordiosa que anuncie o coracdo da revelacdo de Deus Amor, que € a misericor-
dia” (Papa Francisco, carta de 25 de marco de 2017).

O Papa Francisco, na Evangelii Gaudium, elaborou o conceito de “Igreja em Saida” (EG 24), “para
uma nova etapa evangelizadora” (EG1). Uma proposta missionaria que brotou no Vaticano I,
acolhida pela Igreja Latino-Americana e aprofundada em Aparecida. Deveras, “hoje, toda a
Igreja na América Latina e no Caribe querem colocar-se em estado de missao” (DAp, 213).

“Na Evangelii Gaudium, o magistério latino-americano da 5* Conferéncia do Episcopado Lati-
no-Americano e Caribenho (2007), realizada em Aparecida, tornou-se magistério universal
da Igreja Catdlica” (Suess, 2015, p. 8). “Em todos os gestos de Francisco aparece a prioridade
da missao dos batizados sobre a manutencdo da Igreja. Depois do papa comunicador e do
papa tedlogo, agora temos um papa com DNA missionario” (Suess, 2015, p. 9). Doravante
sera nossa a responsabilidade de avancar na Teologia da Missao, fazendo uma nova re-
cepgao da experiéncia vivenciada pela Igreja Latino-Americana e Caribenha e dos “insights
missionarios” documentados nas Conferéncias Gerais. Inclusive, se faz necessario refletir
sobre o “legado missionario” deixado pelo Papa Francisco a Igreja, com o intuito de: enten-
der, acolher e nos motivar para aplica-lo.

13. Conclusao

O Concilio Vaticano Il aconteceu num momento histérico onde comecava o declinio da mo-
dernidade e os albores da pés-modernidade. O economista e cientista social Eduardo Gian-
netti descreve os limites presentes no pensamento moderno:

“O mundo moderno nasceu embalado por trés ilusdes poderosas:

l) a de que o progresso da ciéncia permitiria banir o mistério do
mundo e elucidar o sentido da existéncia;

I1) a de que o projeto de explorar e submeter a natureza ao contro-
le da tecnologia poderia prosseguir indefinidamente sem aticar a
ameaca de grave descontrole da biosfera;

l11) a de que o processo civilizatério promoveria o aprimoramento
ético e intelectual da humanidade, tornando nossas vidas mais feli-
zes, plenas e dignas de serem vividas. O moderno Ocidente trouxe
fabulosas conquistas, mas as suas promessas ndo se cumpriram
(Giannetti, 2017, p. 1).

Ndo so “as promessas ndo se cumpriram”, o antropocentrismo moderno deu o aval para
uma sociedade consumista, individualista, sem regras, porque o que vale é a liberdade
de expressao; até mesmo, multiplicaram-se as incertezas e os vazios existenciais. Nao se
podem negar os avancos alcan¢ados nessa nova fase histérica da sociedade; porém, se faz
urgente prestar atencao aos “tentaculos” presentes no “paradigma tecnocratico dominan-
te”, condenado pelo Papa Francisco na “Laudato Si (LS)”, que tende a exercer seu dominio



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

sobre a natureza, a economia e a politica (LS 108-109). Um dominio sobre o homem, suas
escolhas, suas convic¢des, seus sonhos - disfarcado pelas novas ilusdes oferecidas através
das redes sociais, inteligéncia artificial e pelas técnicas de propaganda.

Estamos perante a um cenario complexo da sociedade e da religiosidade vivenciada pelo
povo. Hoje, como nunca, a mensagem do Evangelho esta contaminada pela ideologia, pela
politica e pela economia. Muitos “missionarios” estdao presentes em programas televisivos,
nas redes sociais e como influenciadores (catélicos?) no Youtube. Tudo isso requer uma
investigacdo acurada visando uma Ag¢do Missionaria que possa dialogar com os diversos
interlocutores, presentes na sociedade hodierna, oferecendo uma palavra de vida, confor-
tadora, que transmita forca e esperancga; e, nao fundamentada na ilusdo de solug¢des faceis
e enganosas.

Nesse novo contexto precisamos de uma renovagao da Missdo a partir do legado do Papa
Francisco, cujo Pontificado foi um compromisso auténtico com os valores do Evangelho e
com a Missdo da Igreja, que abrange também o cuidado com a criagdo. Uma atualizacdo
Missionaria que tenha como objetivo levar “a alegria do Evangelho” (EG, 1), de forma gratui-
ta - sem intenc8es reconditas de proselitismo - a todos os homens, mulheres e criancas que
esperam por “um céu novo e uma nova terra” (Ap 2,1); que esperam o advento do Reino de
Deus: Reino de paz, de misericérdia, de justica e fraternidade.

Visando novos avan¢os na A¢ao Evangelizadora e Missionaria, segue uma proposta de es-
tudo para aprimorar nossos conhecimentos sobre a missao:

Releitura do Documento de Aparecida, sintese da caminhada missionaria da Igreja Latino-
-Americana e Caribenha, desde o Vaticano Il.

Analise da “Evangelii Gaudium”, onde o Papa Francisco apresenta um paradigma missiona-
rio para o novo contesto histérico, impactado pelas mudancgas cientificas, tecnolégicas e da
informacao.

Abordagem da “Laudato Si’, um marco historico sobre o cuidado com a cria¢do, que o Papa
Francisco define de “Casa Comum”: Um novo ambito Missionario que nos espera para “ser-
mos guardides da obra de Deus” (LS 217).

Fazer um “mergulho” no Documento “Fratelli Tutti”, acolhendo os apontamentos do Papa
Francisco para “caminhar rumo a amizade social e a fraternidade universal” (FT 106), der-
rubando todas as fronteiras da iniquidade, iluminando as sombras de um mundo fechado
visando realizar um encontro fraterno com o Outro.

Toda a reflexao missiolégica que foi se desenvolvendo desde o Vaticano ll, enriquecida pela
Igreja Latino-Americana e Caribenha; complementada pelo Pontificado do Papa Francisco
é um forte incentivo para nos aproximar e compreender o “Paradigma Missionario Latino-
-Americano em Perspectiva Decolonial”; num artigo do Tedlogo Estevado Raschietti propde:
“repensar criticamente a razao missionaria, em seus pressupostos fundamentais e em sua
atuacdo a luz do pensamento decolonial latino-americano”. (Raschietti, 2022, p. 513)

/5

'g%'



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

Com as palavras do Papa Francisco, mencionando o Documento de Aparecida, abre-se um
novo cenario sobre a Acao Missionaria da Igreja:

A missao do anuncio da Boa Nova de Jesus Cristo tem destinacao
universal. Seu mandato de caridade alcanga todas as dimensdes da
existéncia, todas as pessoas, todos os ambientes da convivéncia e
todos os povos. Nada do humano pode Ihe parecer estranho (EG
181; DAp 380).

Essas palavras sdo um alento para “aventurarmos” e comprometer em trilhar novas veredas
missionarias, a fim de que toda a humanidade possa ter vida e vida em abundancia (Jo 10,10).
Isso sera possivel através de uma Evangeliza¢do realmente inculturada, sem medo de nos
aproximar do Outro, no seu préprio contexto de vida; sabendo que “a razdo fundamental da
evangelizacao inculturada é a participagao de todos no banquete da Vida” (Suess, 2017, p. 1).

14. Referéncias

CELAM. Il Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano de Medellin. SGo Paulo: Paulinas,
1998.

CELAM. Il Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano de Puebla. Sao Paulo: Paulinas,
1984.

CELAM. IV Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano de Santo Domingo: 1992. Sao
Paulo: Loyola, 1992.

CELAM. V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano de Aparecida. Sdo Paulo: Paulus,
2007.

FRANCISCO, Papa. Carta enciclica Laudato Si’. Brasilia: CNBB, 2015.

FRANCISCO, Papa. Exortagdo apostodlica Evangelii Gaudium. Brasilia: CNBB, 2013.
FRANCISCO, Papa. Enciclica Fratelli Tutti. Brasilia: CNBB, 2020.

GIANNETTI, E. A crise da ecologia psiquica. Revista Fronteiras do Pensamento, abr. 2017. Dis-

ponivel em: https:/www.fronteiras.com/leia/exibir/a-crise-da-ecologia-psiquica. Acesso
em: 16 jun. 2025.

JOAO PAULO Il, Papa. Enciclica Redemptoris Missio. S3o Paulo: Paulinas, 1991.

LIBANIO, J. B. Igreja contemporénea: encontro com a modernidade. Sao Paulo: Edi¢des Loyola,
2000.

LORSCHEIDER, A. A caminho da 5° Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e Caribe-
nho: retrospectiva histérica. Aparecida (SP): Editora Santuario, 2006.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

PAULO VI, Papa. Carta enciclica Populorum Progressio. Sao Paulo: Paulinas, 1968.
PAULO VI, Papa. Exorta¢do apostdlica Evangelii Nuntiandi. Sao Paulo: Paulinas, 1976.

PASSOS, Joado D. Concilio Vaticano II: reflexdes sobre um carisma em curso. Sao Paulo: Paulus,
2014.

RASCHIETTI, Estevao. Ad Gentes: textos e comentdrio. Sdo Paulo: Paulinas, 2011.

RASCHIETTI, Estevao. Missdo e decolonialidade: apontamentos para um paradigma missio- 77
nario latino-americano em perspectiva decolonial. Perspectiva Teoldgica, v. 54, n. 2, p. 513,

2022.DOI: 10.20911/21768757v54n2p513/2022. Disponivel em: https://www.faje.edu.br/pe-
riodicos/index.php/perspectiva/article/view/5065. Acesso em: 21 jun. 2025.

SCANNONE, J. C. Quando il popolo diventa teologo. Bologna (IT): EMI, 2016.

SUESS, Paulo. Diciondrio da Evangelii Gaudium: 50 palavras-chave para uma leitura pastoral.
Sdo Paulo: Paulus, 2015.

SUESS, Paulo. Inculturagdo: questdes introdutdérias em torno do paradigma da inculturagéo -
primeiro ntcleo. Sao Paulo: Missiologia Relami, 2017. Disponivel em: https://www.missiolo-

gia.org.br/wp-content/uploads/2017/11/1nucleo.pdf. Acesso em: 24 jun. 2025.

SUESS, Paulo. Teologia da misséo: convocar e enviar servos e testemunhas do Reino. Petrépolis:
Vozes, 2024.

SUESS, Paulo. Missdo: o paradigma-sintese de Aparecida. In: V Conferéncia de Aparecida -
Renascer de uma esperanga. Sao Paulo: Paulinas, 2008.

VALENTINI, Demétrio. Aparecida: valores e limites. In: V Conferéncia de Aparecida - Renascer
de uma esperan¢a. Sao Paulo: Paulinas, 2008.

VALLE, J. E. R. Ad Gentes 40 anos depois: um olhar retrospectivo. ReligiGo & Cultura. Depar-
tamento de Teologia e Ciéncias da Religidao - PUC-SP. Bastidores da Primavera: revendo o
Concilio Vaticano Il 40 anos depois. Sao Paulo: Paulinas, 2005.

VATICANO II. Constitui¢@o pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no mundo de hoje. In: Com-
péndio do Vaticano II: constituicbes, decretos, declara¢ées. Petrépolis: Vozes, 2015. p. 143-256.

VATICANO II. ConstituicGo dogmdtica Lumen Gentium sobre a Igreja. In: Compéndio do Vaticano
II: constituices, decretos, declaragbes. Petropolis: Vozes, 2015. p. 39-113.

'g%'

VATICANO II. Decreto Ad Gentes sobre a atividade missiondria da Igreja. In: Compéndio do Vati-
cano lI: constituicdes, decretos, declaragées. Petrépolis: Vozes, 2015. p. 351-399.

CRecebido: 01 de setembro de 2025 | Aceito: 18 de setembro de 2025.>




