
121

ISSN 3086-0903

A conversão como pressuposto 
para a missão
La conversión como presupuesto para la misión

Conversion as a presupposition for mission

Odair Lourenço Ribeiro1

RESUMO

O Papa Francisco identifica a dificuldade para a Igreja se abrir e ser ativa na sua dimensão 
missionária, com certas “doenças” que vigoram no seu agir. Para abordar o assunto, o artigo 
tem o objetivo de demonstrar que há necessidade de conversão pastoral como pressupos-
to para a missão. E para tal, alguns elementos são fundamentais, tais como: estar em cons-
tante processo de conversão; a alegria e o espírito de abertura para uma Igreja em saída; 
gerar processos na ação evangelizadora concentrando-se no essencial; e ter Jesus Cristo 
como centro da vida e ação missionária do discípulo. A conversão apresenta-se como um 
pressuposto para a missão; e a missão como meio eficaz para a conversão. Equivale a um 
processo circular sempre inacabado que pode ser assim expresso: quanto mais convertida 
a Igreja, mais missionária será; e, quanto mais missionária, mais convertida. A missão cristã 
se pauta pela esperança, que oferece sempre luzes em meio às trevas. Por isso, a vida cris-
tã deve ser um constante voltar às raízes de nossa fé, à Sagrada Escritura e, mais uma vez, 
acreditar no milagre da semente 

Palavras-chaves: Conversão; Pastoral; Missão; Igreja.

RESUMEN

El Papa Francisco identifica la dificultad de la Iglesia para abrirse y ser activa en su dimensi-
ón misionera, con ciertas “enfermedades” prevalentes en sus acciones. Para abordar esta 
cuestión, este artículo pretende demostrar la necesidad de la conversión pastoral como 
prerrequisito para la misión. Para lograrlo, ciertos elementos son fundamentales, como: es-
tar en un proceso constante de conversión; la alegría y el espíritu de apertura de una Iglesia 
en salida; generar procesos de acción evangelizadora centrándose en lo esencial; y tener a 
Jesucristo como centro de la vida del discípulo y de su acción misionera. La conversión se 
presenta como un prerrequisito para la misión; y la misión como un medio eficaz para la 
conversión. Se trata de un proceso circular, siempre inacabado, que puede expresarse así: 
cuanto más convertida esté la Iglesia, más misionera será; y cuanta más misionera, más 

1	  Presbítero da Arquidiocese de Pouso Alegre MG; Pároco da Paróquia São Francisco de Paula em Poço Fundo MG; Graduado em 
Teologia; Especialização em Missiologia. Email: padreodair@yahoo.com 



122

convertida. La misión cristiana está guiada por la esperanza, que siempre ofrece luz en me-
dio de la oscuridad. Por lo tanto, la vida cristiana debe ser un retorno constante a las raíces 
de nuestra fe, a la Sagrada Escritura, y, una vez más, creer en el milagro de la semilla. 

Palabras clave: Conversión; Pastoral; Misión; Iglesia.

ABSTRACT

Pope Francis identifies the Church’s difficulty in opening up and being active in its missio-
nary dimension, with certain “diseases” prevalent in its actions. To address this issue, this 
article aims to demonstrate the need for pastoral conversion as a prerequisite for mission. 
To achieve this, certain elements are fundamental, such as being in a constant process of 
conversion; the joy and spirit of openness for an outgoing Church; generating processes in 
evangelizing action by focusing on the essential; and having Jesus Christ as the center of the 
disciple’s life and missionary action. Conversion presents itself as a prerequisite for mission, 
and mission as an effective means for conversion. It amounts to a circular, ever-unfinished 
process that can be expressed as follows: the more converted the Church, the more missio-
nary it will be; and the more missionary, the more converted. The Christian mission is gui-
ded by hope, which always offers light amidst darkness. Therefore, the Christian life must 
be a constant return to the roots of our faith, to Sacred Scripture, and, once again, believe 
in the miracle of the seed.

Keywords: Conversion; Pastoral; Mission; Church.

1.	 Introdução 

A Igreja, por sua natureza, é missionária, chamada a levar o Evangelho a todos os povos. 
Como afirma a Redemptoris Missio: “A Igreja é por sua natureza missionária, porque o man-
dato de Cristo não é algo de contingente e exterior, mas atinge o próprio coração da Igreja 
(RMi, 62)”. Contudo, percebe-se muita dificuldade na abertura e testemunho missionário, 
algo que deveria ser ordinário na vida de todo batizado passa a ser uma tarefa extraordiná-
ria: a vivência missionária. 

A dificuldade da Igreja em estar aberta e ser ativa na sua dimensão missionária não é uma 
questão simples de ser respondida. O Papa Francisco identifica essa dificuldade na vivência 
da missão cristã como “doenças” (Francisco, 2014). Logo, quando se fala em “doenças” lem-
bra-se que, para muitas doenças, existem remédios que podem sanar o problema ou pelo 
menos amenizar a dor e os sintomas. A seguir, desenvolvemos os elementos essenciais 
para uma Igreja Missionária a partir da visão do Papa Francisco.

2.	 Uma Igreja em Constante Processo de Conversão 

O processo de “cura”, mudança para os crentes é denominado conversão. A palavra conver-
são tem múltiplos sentidos, mas aqui é conceituada da seguinte forma:



123

ISSN 3086-0903

Em sentido geral indica mudança de vida, deixar o comportamento 
habitual de antes para empreender outro novo; prescindir da busca 
egoísta de si mesmo para pôr-se a serviço do Senhor. Conversão é 
toda decisão ou inovação que, de alguma maneira, nos aproxima 
da vida divina e nos torna mais conformes a ela. Implicando à con-
versão o abandono do modo anterior de vida para mergulhar numa 
experiência nova... (Fiores & Goffi, 1989, p. 200).

O primeiro passo para a conversão é o reconhecimento das próprias limitações. O discípu-
lo, para seguir autenticamente a Jesus, precisa passar pela experiência de reconhecer-se 
miserável, bem como a Igreja, para converter-se, necessita reconhecer seus limites. A res-
peito do limite do pecado Chevrot afirma:

É esta a terrível lição em que devemos meditar: uma reviravolta tão 
rápida como inverossímil, a surpresa tremenda da tentação, que 
derruba bruscamente os mais fortes, a desoladora fragilidade da nos-
sa natureza sempre vulnerável; em resumo, a nossa falta de segurança 
em face do mal que nos abate antes de nós podermos nos defender. 
Esta é a verdadeira perfídia, a do pecado que em poucos minutos pode 
fazer de um cristão um trocista cético, um dissidente revoltado, um 
negociante desonesto, um irmão ciumento, um esposo infiel (Chevrot, 
1990, p. 162).

O retorno na vida cristã, muitas vezes, se dá com a volta à participação na comunidade, na 
convivência fraterna com as pessoas com as quais os laços tinham sido rompidos, ou ainda 
pela mudança de atitude frente à sociedade. O certo é que o retorno deve ser de forma 
nova, revigorada, com novos propósitos de vida e com uma consciência imbuída de que o 
comprometimento será mais exigente. 

Na Sagrada Escritura, os discípulos de Jesus Cristo passam por um processo de conversão 
para poder vivenciar a missão. Citando apenas dois exemplos para ilustrar Pedro e Paulo. O 
primeiro, chamado por Jesus para o grupo dos doze (Lc 5,10-11; Mc 1,16-18) se dispõe a se-
guir Jesus. Todavia, ao longo do processo discipular vai negar ser discípulo, estar e conhecer 
Jesus (Jo 18,17-27). Para ser discípulo autêntico, Pedro passou por um profundo processo ou 
caminho de conversão, reconhecendo suas misérias e se comprometendo amorosamente 
com a pessoa e missão de Jesus (Jo 21,15-19). 

A conversão de Saulo acontece de uma forma mais complexa. Paulo era um homem culto 
e de prestígio dentro da comunidade judaica (At 9,1-2). Pode-se dizer que Paulo tinha segu-
rança, prestígio e certo poder na sociedade e religião judaica, justamente por suas fortes 
convicções religiosas. No entanto, sua vida passa por uma transformação radical quando 
a caminho de Damasco tem um encontro com a pessoa de Jesus. Esse evento faz com que 
Paulo deixe de ser perseguidor dos cristãos para tornar-se um fiel discípulo de Jesus de 
Nazaré (At 9,3-19). Ele abandona suas convicções religiosas judaicas, seu prestígio e poder 
para reconhecer que sua força e poder vêm de Cristo, a ponto de reconhecer que todo o 
seu viver ganhou sentido na pessoa e missão de Jesus (Fl 1,21; 2Cor 12,9). 



124

A conversão na bíblia mostra algo imprescindível, que é a pessoa se sentir atingida pela mise-
ricórdia de Deus. É o próprio Deus que no seu imenso amor possibilita ao ser humano expe-
rimentar a comunhão com seu Criador. Ao experimentar essa comunhão com Deus a pessoa 
deve ser no mundo expressão, fonte desse amor misericordioso. Por analogia, a Igreja, como 
afirma o Cardeal Walter Kasper, é chamada a ser sacramento do amor e da misericórdia: 

O mandamento da misericórdia vale não só para o cristão indivi-
dual, mas também para a Igreja no seu conjunto... Daí que a Igreja 
não seja uma espécie de agência de serviços sociais e de caridade; 
enquanto Corpo de Cristo, a Igreja é sacramento da permanente e 
eficaz presença de Cristo no mundo e, por último, sacramento da 
misericórdia (Kasper, 2015, p. 193).

Alguns documentos da Igreja, especialmente Redemptoris Missio, Aparecida e Evangelii Gau-
dium nos oferecem diversos “remédios” para desenvolver a dimensão missionária da Igreja. 
Dentre esses elementos (remédios), o mais eficaz para toda a Igreja e, consequentemente, 
para todo cristão é a conversão. “Cada Igreja particular, porção da Igreja Católica sob a guia 
do seu Bispo, está, também ela, chamada à conversão missionária” (EG, 30).

A conversão pessoal desperta a capacidade de submeter tudo a 
serviço da instauração do reino da vida. Os bispos, presbíteros, di-
áconos permanentes, consagrados e consagradas, leigos e leigas, 
são chamados a assumir uma atitude de permanente conversão 
pastoral, que envolve escutar com atenção e discernir “o que o Espí-
rito está dizendo às Igrejas” (Ap 2,29) através dos sinais dos tempos 
nos quais Deus se manifesta (DAp, 366).

Todo cristão e a Igreja, como um todo, necessitam constantemente se converter para prosse-
guir e cumprir a missão deixada por Jesus Cristo. “O chamamento à missão deriva, por sua na-
tureza, da vocação à santidade. Todo missionário só o é autenticamente, se se empenhar no 
caminho da santidade: a santidade deve se considerar um pressuposto fundamental e uma 
condição totalmente insubstituível para se realizar a missão de salvação da Igreja” (RMi, 90).

É importante compreender que a conversão na vida cristã e nas estruturas da Igreja é um 
processo sempre inacabado, pois diariamente necessita de mudança de vida e das estruturas. 
Quando se discorre a respeito de processo é algo dinâmico: a Igreja e cada cristão se converte 
na vivência da missão entre erros e acertos, vitórias e derrotas. Isso equivale a dizer que a 
Igreja não irá parar e nem esperar estar convertida para viver a dimensão missionária. Pode-
se até afirmar que a missão converte a Igreja e consequentemente cada cristão. 

A conversão apresenta-se como um pressuposto para a missão; e a missão como meio 
eficaz para a conversão. Equivale a um processo circular sempre inacabado que pode ser 
assim expresso: quanto mais convertida a Igreja, mais missionária será; e, quanto mais mis-
sionária, mais convertida. Essa conversão, que a Igreja é chamada a viver, implica num pro-
cesso que envolve a pessoa como membro dessa comunidade de fé, as estruturas eclesiais, 
enfim uma conversão integral. Mas como a maioria dos “remédios” não são tomados de 
uma única vez, é importante ir descobrindo a partir da história e da ação missionária os ele-



125

ISSN 3086-0903

mentos (remédios) e os métodos (modo de tomar) para que a Igreja possa ir se convertendo 
para cumprir com autenticidade sua missão.

3.	 Uma Igreja alegre em Saída

Uma insistência no Pontificado do Papa Francisco é que a Igreja e cada cristão devem ser 
presença alegre no mundo. Mas essa alegria proposta por ele não brota de coisas ou situa-
ções supérfluas: “A Alegria do Evangelho enche o coração e a vida inteira daqueles que se 
encontram com Jesus. Quantos se deixam salvar por Ele são libertados do pecado, da triste-
za, do vazio interior, do isolamento. Com Jesus Cristo, renasce sem cessar a alegria” (EG, 1).

Viver de modo alegre é uma opção da pessoa a partir do encontro com a pessoa de Cristo. 
Por isso, mesmo em meio às vicissitudes da vida, o cristão e a Igreja devem transbordar 
alegria, pois essa não está condicionada a não ter dificuldades ou provações. A alegria brota 
da experiência pessoal com a pessoa de Jesus Cristo, que promete aos seus discípulos: “Vós 
haveis de estar tristes, mas a vossa tristeza há de converter-se em alegria” (Jo 6,20). 

A alegria que os discípulos de Cristo experimentam faz com que queiram sair de si, compar-
tilhar a experiência vivida. Assim expressou o Papa Francisco: “Porque, se alguém acolheu 
este amor que lhe devolve o sentido da vida, como é que pode conter o desejo de comuni-
cá-lo aos outros?” (EG 8). A alegria que brota do Evangelho faz o cristão e a Igreja romperem 
o isolamento, sair de si, doar-se, mesmo quando for preciso semear com lágrimas. (EG 10). 
Portanto, a Igreja em “saída” proposta pelo Papa Francisco tem como fonte a alegria que 
brota do encontro com a pessoa de Jesus. 

O Antigo Testamento mostra de forma evidente como Deus convida os seus servos a saí-
rem para cumprir sua vontade: Abraão é chamado a sair de sua terra (Gn 12,1-3); Moisés 
é convocado por Deus para sair e libertar o povo sofrido e escravo no Egito (Êx 3,10-17); o 
profeta Jeremias recebe a ordem de Deus para ir onde fosse enviado (Jr 1,7) (EG 20).

No Novo Testamento, Jesus convida seus discípulos ao dinamismo da “saída” quando são 
chamados e enviados para a missão. No envio de Jesus aos discípulos, estão presentes os ce-
nários e os desafios sempre novos da missão evangelizadora da Igreja, e, hoje, todos são cha-
mados a essa nova «saída» missionária. Cada cristão e cada comunidade há de discernir qual 
é o caminho que o Senhor lhe pede, mas todos são convidados a aceitar esta chamada: sair 
da própria comodidade e ter a coragem de alcançar todas as periferias que precisam da luz 
do Evangelho (EG 20). Periferias essas que podem ser geográficas, culturais e sociais. (RMi, 37)

A Igreja em saída é uma comunidade despojada, com portas abertas para o outro com suas 
feridas e esperanças. No outro está o prolongamento permanente da Encarnação para 
cada um de nós. A resposta à doação absolutamente gratuita de Deus é a saída de si como 
uma “absoluta prioridade” da vida cristã. A vida se alcança e amadurece à medida que é 
entregue para dar vida aos outros. Isto é, definitivamente, a missão. 

Por isso mesmo, uma Igreja Particular não pode esperar sanar todas as suas necessidades 
internas para somente depois preocupar-se com a missão além-fronteiras. A experiência e 



126

abertura missionária são condições para o amadurecimento da Igreja local. Uma Igreja que 
não se abre para a missão não cresce e está condenada à esterilidade (CNBB, 1989, 54). 
Essa mesma ideia pode ser aplicada às paróquias e comunidades, no sentido que a coope-
ração missionária é um enriquecimento para a realidade local.

Muitas vezes, a falta de abertura a trabalhos missionários é fruto de um pensamento re-
ducionista de que não temos cristãos preparados para tal tarefa. Contudo, é importante 
lembrar que o Espírito Santo é protagonista da missão, ou seja, é Ele que conduz os missio-
nários em sua missão (RMi, 21). E ainda vale ressaltar que pelo batismo todos são missioná-
rios, e que por mais limites que tenham é necessário “dar da nossa pobreza”.

O Papa Francisco, ao falar da Igreja em saída, enfatiza de modo categórico:

Prefiro uma Igreja acidentada, ferida e enlameada por ter saído pe-
las estradas, a uma Igreja enferma pelo fechamento e a comodidade 
de se agarrar às próprias seguranças. Não quero uma Igreja preo-
cupada com ser o centro, e que acaba presa num emaranhado de 
obsessões e procedimentos. Se alguma coisa nos deve santamente 
inquietar e preocupar a nossa consciência é que haja tantos irmãos 
nossos que vivem sem a força, a luz e a consolação da amizade com 
Jesus Cristo, sem uma comunidade de fé que os acolha, sem um ho-
rizonte de sentido e de vida (EG, 49).

A Evangelii Gaudium propõe como metodologia para uma Igreja em saída alguns passos 
importantes que não podem faltar na vida e ação missionária da Igreja: primeirear (tomar a 
iniciativa); envolver; acompanhar; frutificar e festejar (EG. 24). 

4.	 Gerar processo concentrando-se no essencial

No mundo contemporâneo é muito difícil vislumbrar pessoas e instituições preocupa-
das em gerar processos que favoreçam a vida e dignidade humana. Na maioria das 
vezes, o que se busca é o resultado imediato, fruto de um utilitarismo que gera ganhos 
políticos e econômicos. A história vai avaliar a ação pessoal e eclesial a partir da promo-
ção da dignidade humana (EG, 224).

No contexto da missão, o critério deve ser sempre processo possível e tendo em vista que 
a estrada é longa e não termina com uma geração. O próprio Jesus mostrou aos seus discí-
pulos que o processo é importante, pois tem coisas que ainda não são possíveis ser com-
preendidas no momento atual. “A parábola do trigo e do joio (cf. Mt 13,24-30) descreve um 
aspecto importante de evangelização que consiste em mostrar como o inimigo pode ocu-
par o espaço do Reino e causar dano com o joio, mas é vencido pela bondade do trigo que 
se manifesta com o tempo” (EG, 225).

Com a mudança da concepção missionária que não é vista mais como colonização, mas 
como encontro, é importante gerar processo. Isso porque a missão como colonização 
tem métodos e elementos predeterminados que são impostos sobre os “colonizados”. 



127

ISSN 3086-0903

No entanto, a missão como encontro exige alguns elementos próprios, tendo o próprio 
Deus como inspiração que vem ao encontro da humanidade: Tempo - todo relaciona-
mento exige tempo de conhecimento do missionário e da comunidade; Testemunho - o 
testemunho é dado na vivência do dia a dia, nos encontros, na convivência, na oração 
em comunidade; Presença - o missionário é chamado a ser presença de Deus àqueles 
aos quais foi enviado (Raschietti, 2017). 

O missionário necessita demonstrar que passou por um profundo processo de conversão 
a partir do encontro com Jesus Cristo, para então gerar, na comunidade, o desejo de tam-
bém trilhar o caminho de Jesus, sabendo que não será algo imediato, momentâneo, mas 
um processo para a vida toda. Para que o processo missionário seja fecundo é necessário 
concentrar-se no essencial. Por isso, o Papa Francisco convida a Igreja ao discernimento de 
questões essenciais na missão evangelizadora da Igreja e, para isso, vai lembrar os ensina-
mentos de Santo Tomás de Aquino e Santo Agostinho, ao afirmarem que os ensinamentos 
dados por Jesus aos Apóstolos foram poucos e que, os preceitos adicionados posterior-
mente pela Igreja, devem ser exigidos de forma moderada para não tornarem muito pesa-
da a vivência cristã. (EG, 43) O risco de não se concentrar no essencial e primar por questões 
periféricas é transformar a religião em escravidão, quando, na verdade, a comunidade cris-
tã é chamada a ser um “oásis de misericórdia” onde todos sejam livres e permita que todos 
sejam atingidos pela mensagem salvadora (EG 43). 

O Papa Francisco na Evangelii Gaudium traz algumas inspirações no sentido de não perder 
tempo com coisas periféricas, mas concentrar-se no essencial. Quatro pontos essenciais 
são citados pelo papa: o tempo é superior ao espaço; a unidade prevalece sobre o conflito; 
a realidade é mais importante do que a ideia e o todo é superior às partes. O texto não está 
menosprezando a importância do espaço, do conflito, da ideia e da parte que são realida-
des que fazem parte da vida humana. O que se ressalta é que o cristão deve priorizar o 
essencial e, neste caso, é o tempo, a unidade, a realidade e o todo. (EG, 222-234)

A ideia de concentrar-se no essencial pode ajudar o missionário no seu processo de con-
versão e ao mesmo tempo colaborar com a conversão da Igreja. Isso porque muitos pro-
blemas e conflitos eclesiais fogem do nível essencial e pairam sobre questões supérfluas, 
periféricas e sem muita importância. Levando muitos cristãos missionários e comunidades 
à tentação de aderir a valores não verdadeiramente cristãos. Que, segundo Galilea, seriam 
os demônios do apostolado: messianismo; ativismo; fazer da confiança em Deus uma far-
sa; não confiar na força da verdade; pregar problemas e não certezas; reduzir a esperan-
ça; perder o sentido das pessoas; fazer acepção de pessoas; sectarismo; fechar-se em sua 
própria experiência; esperar do apostolado uma carreira gratificante; perder o gosto pelo 
apostolado; a instalação; carecer de fortaleza ou vigor; inveja pastoral; perder o sentido do 
humor (Galilea, 1991, p. 29-67). A essa lista poder-se-ia acrescentar a dificuldade de gerar 
um processo missionário. 

5.	 Estar “mundiado” por Jesus e sua proposta de vida

A expressão “estar mundiado” é da região Amazônica, significa estar encantado, enfeiti-
çado, entorpecido. Para exemplificar a expressão, usa-se a figura da cobra que vai atacar 



128

o pássaro e o hipnotiza, encanta, a fim de que este não fuja. Neste caso, o pássaro está 
“mundiado” pela cobra, ou seja, o seu mundo é a cobra. Trazendo essa expressão para o 
contexto religioso pode-se afirmar que o missionário deve estar “mundiado” por Jesus Cris-
to e seu projeto de vida. Portanto, Jesus deve ser o mundo do missionário. 

Estar “mundiado” por Jesus leva a pessoa a querer dar prosseguimento à missão que brota 
do próprio Jesus Cristo e tem como fim o Reino de Deus. A preocupação deve ser de condu-
zir as pessoas ao Reino, à Salvação. A Igreja é um meio, com certeza existem muitos outros 
que podem levar ao Reino. Por isso, as falhas, as dificuldades da Igreja, devem questionar e 
fazer repensar o modo como cada cristão tem vivido sua missão batismal. Assim, tudo que 
se fizer deve ser em vista do Reino e para que ele seja construído em nosso meio: ser cris-
tão atuante, por exemplo, só tem sentido em vista do Reino de Deus (RMi, 20). Em aspectos 
práticos, todos os projetos e trabalhos missionários feitos pela Igreja têm por finalidade o 
Reino de Deus. A pessoa que se dispõe à vivência missionária, seja na família, na comunida-
de, nas pastorais, movimentos ou missão ad gentes tem como caminho/estrutura a Igreja, 
mas esta aponta para o Reino que é o fim último de toda a vida cristã. 

Neste sentido, o cristão é um deslocado: o centro do mundo não é ele, mas Cristo, que deve 
ser o seu mundo. Na mesma linha de pensamento, a Igreja é Misterium Lunae, mistério da 
lua, ou seja, é reflexo do sol que é Jesus Cristo. Como escreveu Santo Ambrósio, como a lua, 
a Igreja não resplandece com luz própria, mas com luz de Cristo. Ao passo que para Cirilo 
de Alexandria, a Igreja é iluminada pela luz divina de Cristo, que é a única luz no reino das 
almas. Há, portanto, uma só luz: nessa única luz resplende, todavia, também a Igreja, que 
não é porém o próprio Cristo. É preciso discernir o que na Igreja leva ao Reino e o que leva 
somente à Igreja. Sabendo que o Reino é tudo que promove a vida da pessoa em todas as 
suas dimensões (Papa Francisco, 2015).  

6.	 Considerações finais

O cristão e, por conseguinte a Igreja, é convidado a cultivar a esperança, que é traduzida 
em fé. Acreditar, apesar das adversidades.  Para ajudar a cultivar a esperança/fé tem que 
buscar na Palavra de Deus inspiração para viver. E, em meio a tantas lutas, cansaços e 
decepções, o que consola o cristão são as palavras de Jesus aos seus discípulos: “O Reino 
dos céus é como uma semente de mostarda que um homem pega e semeia no seu campo. 
Embora ela seja a menor de todas as sementes, quando cresce, fica maior do que as outras 
plantas. E se torna uma árvore, de modo que os pássaros do céu vêm e fazem ninhos em 
seus ramos”. (Mt 13,31-32) 

A parábola da semente de mostarda mostra que o anúncio e concretização do Reino de 
Deus vão além das forças humanas, pois a missão é lançar as sementes. E diante da pe-
quenez e das limitações do ser humano, é Deus quem faz germinar e crescer a semente. 
Contudo, diante da aparente infertilidade da “terra” o cristão muitas vezes sucumbe pelos 
fracassos e tentativas frustradas. O ser humano não foi criado, ou melhor, educado para a 
paciência de esperar décadas para ver os frutos da fidelidade ao Evangelho. E, às vezes, os 
frutos são poucos e não visíveis aos nossos olhos.



129

ISSN 3086-0903

A cosmovisão do cristão muitas vezes não o deixa perceber que a semente, antes de rom-
per a terra, tem que criar raízes, tem que ter uma base sólida de sustentação. E só depois de 
algum tempo e que, se as condições forem adequadas, os primeiros brotos rompem o solo 
e começam a crescer. No entanto, a produção de frutos vai depender de diversos fatores, 
inclusive alguns deles independem do esforço ou vontade da pessoa. 

A fidelidade cristã é semelhante ao trabalhador que labuta, prepara o terreno, lança a se-
mente, ou seja, faz tudo que está ao seu alcance para que a colheita seja boa. Mas o traba-
lhador tem uma atitude de confiança plena na vontade e na ação soberana de Deus, pois 
sabe que apesar de todo seu esforço, a boa colheita não depende somente dele. Deus é 
quem oferece as condições adequadas para o crescimento e produção de frutos. Essa con-
fiança é determinante na vida do agricultor e na vida e ação cristã, como escreveu São Paulo 
na primeira carta aos Coríntios: 

Quem é Apolo? Quem é Paulo? Apenas servidores, através dos quais 
vocês foram levados à fé; cada um deles agiu conforme os dons que 
o Senhor lhe concedeu. Eu plantei, Apolo regou, mas era Deus que 
fazia crescer. Assim, aquele que planta não é nada, e aquele que 
rega também não é nada: só Deus é que conta, pois é ele quem 
faz crescer. Aquele que planta e aquele que rega são iguais; e cada 
um vai receber o seu próprio salário, segundo a medida do seu tra-
balho. Nós trabalhamos juntos na obra de Deus, mas o campo e a 
construção de Deus são vocês (1Cor 3,5-9). 

Analisando de uma maneira superficial o relato de São Paulo, a pessoa é levada a pensar de 
uma forma romântica ou inocente a missão cristã. Contudo, essa experiência descrita pelo 
apóstolo dos gentios é dolorosa, pois antropologicamente o ser humano não foi criado para 
a infertilidade aparente. É o mesmo que dizer para uma mulher que ela é mãe sem ela ter 
o filho nos braços. A sensação é de ilusão, fracasso, impotência e, principalmente, tristeza 
diante da infertilidade. 

Na vida, a experiência é semelhante, o cristão quer lançar a semente e logo ver os frutos de 
seu trabalho. Nesse momento, entra a dimensão que ultrapassa os esforços e esquemas 
humanos: a fé e a esperança. Compreender essa infertilidade visível só é possível a partir 
de uma experiência profunda da fé e da esperança. Deus é a resposta para as angústias e 
questionamentos cristãos: por que esse trabalho pastoral não funcionou? Por que as pes-
soas não praticam a fé? Por que não conseguimos formar comunidades? Por que não há 
uma vivência sacramental e dos valores evangélicos? Diante de todos esses “porquês” mui-
tas vezes o cristão é tentado a desistir do trabalho, a lançar a semente em outras terras, ou 
pior ainda, desistir de semear. E em algumas situações as desistências acontecem, as forças 
minguam, a fé fica abalada e o crente, decepcionado, perde a razão de sua existência. A vida 
cristã deve ser um constante voltar às raízes de nossa fé, à Sagrada Escritura, e mais uma 
vez acreditar no milagre da semente (Mc 4, 26-34).



130

7.	 Referências

ARMELLINI, Fernando; MORETTI, Giuseppe. Tinha rosto e palavras de homem: um perfil de 
Jesus. São Paulo: Paulinas, 1999.

BÍBLIA SAGRADA. Edição Pastoral. São Paulo: Paulus, 1990.

BÍBLIA DO PEREGRINO. São Paulo: Paulus, 2002.

CHEVROT, Georges. Simão Pedro. São Paulo: Quadrante, 1990.

EICHER, Peter. Dicionário de conceitos fundamentais de teologia. São Paulo: Paulus, 1993.

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium. São Paulo: Paulinas, 2013.

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica Laudato Si’ sobre o cuidado da casa comum. São Paulo: 
Paulinas, 2015.

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Gaudete et Exsultate sobre a chamada à santidade no 
mundo atual. São Paulo: Paulinas, 2018.

GOFFI, Tullo; FIORES, Stefano (org.). Dicionário de espiritualidade. São Paulo: Paulinas, 1989.

HUNTER, James C. O monge e o executivo. Rio de Janeiro: Sextante, 1998.

KASPER, Walter. A misericórdia: condição fundamental do Evangelho e chave da vida cristã. São 
Paulo: Loyola, 2015.

MACKENZIE, John L. Dicionário bíblico. São Paulo: Paulus, 1984.

JOÃO PAULO II, Papa. Carta Encíclica Redemptoris Missio. São Paulo: Paulinas, 1990.

RASCHIETTI, Estevão. A missão hoje: atualização do clero da Arquidiocese de Pouso Alegre, MG. 
2017.

SALATI, Stefano. Redenção e processos de conversão: novos caminhos de partilha teológica. São 
Paulo: Paulinas, 1999.

8.	 Documentos

POM. Antropologia e pastoral da missão – 2º Simpósio Internacional de Missiologia. Brasília: 
Pontifícias Obras Missionárias, 2008.

COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. A sinodalidade na vida e na missão da Igreja. Brasí-
lia: Edições CNBB, 2018.



131

ISSN 3086-0903

COMPÊNDIO VATICANO II. Constituições, decretos e declarações. 17. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 
1984.

CNBB. Batismo: fonte de todas as vocações – avancem para águas mais profundas. Texto-base. 
Brasília, DF, 2002.

CNBB. Igreja: comunhão e missão na evangelização dos povos, no mundo do trabalho, da polí-
tica e da cultura. São Paulo: Paulinas, 1989.

CNBB. Diretrizes gerais da ação evangelizadora da Igreja no Brasil – 61ª edição. São Paulo: Pau-
linas, 1999.

4º Congresso Missionário Nacional: missão permanente – reflexões e propostas. Brasília: Edi-
ções CNBB, 2017.

DOCUMENTO DE APARECIDA. Texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-A-
mericano e do Caribe. São Paulo: Paulus, 2007.

TEXTO-BASE: IV Congresso Missionário Nacional – a alegria do Evangelho para uma Igreja em 
saída. Pontifícias Obras Missionárias. Brasília: Edições CNBB, 2017.

Internet

CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Nota doutrinal sobre alguns aspectos da evange-
lização. 2007. Disponível em: http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/do-
cuments/rc_con_cfaith_doc_20071203_nota-evangelizzazione_po.html. Acesso em: 6 abr. 
2020.

FRANCISCO, Papa. Discurso aos cardeais e colaboradores da Cúria Romana. 2014. Disponível 
em: http://www.ihu.unisinos.br/noticias/538719-discurso-do-papa-francisco-aos-cardeais-
-e-colaboradores-da-curia-romana. Acesso em: 5 mar. 2020.

FRANCISCO, Papa. O “Mysterium Lunae” da Igreja visto do Chimborazo. 5 jul. 2015. Disponível 
em: http://www.ihu.unisinos.br/169-noticias/noticias-2015/544374-o-mysterium-lunae-da-
-igreja-visto-do-chimborazo. Acesso em: 5 abr. 2020.

JOÃO PAULO II, Papa. Homilia do pedido de perdão. 12 mar. 2000. Disponível em: http://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000312_par-
don.html. Acesso em: 19 ago. 2020.

GALILEA, Segundo. Tentación y discernimiento. Madrid: Narcea, 1991. p. 29-67. Disponível 
em: https://www.presbiteros.org.br/os-demonios-do-apostolado/. Acesso em: 5 abr. 2020.

Recebido: 06 de agosto de 2025   |   Aceito:  27 de agosto de 2025


