STA NS

'g%'

MISSA® CGULTURAS

Arte como caminho
missionario: estética, fé e
inculturacao

Arte como camino misionero: estética, fe e inculturacion
Art as a missionary path: aesthetics, faith, and inculturation

Kristoforus Muit'

Resumo

Este artigo prop6e uma reflexdo teoldgica aprofundada sobre a arte como uma via signifi-
cativa de evangelizacdo, destacando, de maneira especial, sua poténcia estética na vivéncia
concreta da fé crista e no processo dinamico de inculturacao. A arte, quando verdadeira-
mente iluminada pela experiéncia profunda do encontro pessoal e comunitario com Cristo,
torna-se um caminho missionario fecundo, capaz de comunicar o Evangelho de forma sen-
sivel, simbdlica, criativa e contextualizada, respeitando a diversidade cultural dos povos. Ao
integrar de forma harmoniosa beleza, fé e cultura, a arte revela-se um instrumento privile-
giado de dialogo entre o sagrado e o cotidiano das pessoas, promovendo uma aproximagao
mais humana e espiritual. A metodologia adotada parte de uma abordagem teoldgico-pas-
toral, articulando contribuicBes relevantes da teologia da evangelizacao, da estética teo-
l6gica e da missdo inculturada. A pesquisa enfatiza a importancia da arte como mediacao
do Mistério divino e expressdo encarnada da fé cristd em contextos culturais plurais. Este
estudo visa contribuir de maneira concreta com a renovac¢do da a¢ao missionaria da Igreja,
promovendo uma evangelizacdo mais criativa, sensivel as culturas locais, aberta ao Espirito
e comprometida com a beleza da fé vivida e testemunhada no mundo de hoje.

Palavras-chave: Arte Sacra; Estética; Inculturacao; Evangelizagao.
Resumen

Este articulo propone una profunda reflexion teoldgica sobre el arte como via significativa
de evangelizacion, destacando, de manera especial, su fuerza estética en la experiencia
concreta de la fe cristiana y en el proceso dinamico de inculturacion. El arte, cuando esta
verdaderamente iluminado por la experiencia profunda del encuentro personal y comu-
nitario con Cristo, se convierte en un camino misionero fecundo, capaz de comunicar el
Evangelio de manera sensible, simbdlica, creativa y contextualizada, respetando la diversi-
dad cultural de los pueblos. Al integrar armoniosamente la belleza, la fe y la cultura, el arte

1 Possui graduagdo em Filosofia e Teologia pela University Theologia Thomas of Aquino - Indonésia. Missionario da Sociedade do
Verbo Divino (SVD) Lattes: http://lattes.cnpq.br/3316672396117182 E-mail: itomuit2000@gmail.com



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

demuestra ser un instrumento privilegiado de didlogo entre lo sagrado y la vida cotidiana
de las personas, promoviendo un enfoque mas humano y espiritual. La metodologia adop-
tada se basa en un enfoque teoldgico-pastoral, articulando contribuciones relevantes de la
teologia de la evangelizacion, la estética teoldgica y la mision inculturada. La investigacion
enfatiza la importancia del arte como mediacion del Misterio divino y una expresion encar-
nada de la fe cristiana en contextos culturales plurales. Este estudio pretende contribuir
de manera concreta a la renovacion de la accion misionera de la Iglesia, promoviendo una
evangelizacidn mas creativa, sensible a las culturas locales, abierta al Espiritu y comprome-
tida con la belleza de la fe vivida y testimoniada en el mundo de hoy.

Palabras clave: Arte sacro; Estética; Inculturacion; Evangelizacion.
Abstract

This article offers an in-depth theological reflection on art as a meaningful path of evange-
lization, particularly highlighting its aesthetic power in the concrete experience of Christian
faith and in the dynamic process of inculturation. Art, when truly illuminated by the pro-
found personal and communal encounter with Christ, becomes a fruitful missionary path,
capable of communicating the Gospel in a sensitive, symbolic, creative, and contextualized
way, while respecting the cultural diversity of peoples. By harmoniously integrating beauty,
faith, and culture, art reveals itself as a privileged instrument of dialogue between the sa-
cred and the everyday life of people, fostering a more human and spiritual approach. The
methodology adopted is based on a theological-pastoral approach, articulating relevant
contributions from the theology of evangelization, theological aesthetics, and inculturated
mission. The research emphasizes the importance of art as a mediation of the Divine Mys-
tery and an embodied expression of Christian faith in plural cultural contexts. This study
aims to contribute concretely to the renewal of the Church’s missionary action, promoting
a more creative evangelization, one that is sensitive to local cultures, open to the Spirit, and
committed to the beauty of a faith that is both lived and witnessed in today’s world.

Keywords: Sacred Art; Aesthetics; Inculturation; Evangelization.

Em tempos de mudancas culturais profundas e desafios pastorais diversos, torna-se cada
vez mais urgente repensar os meios pelos quais a Igreja anuncia o Evangelho. Dentre esses
meios, a arte se revela como um caminho privilegiado de evangelizacdo e inculturacdo. A sen-
sibilidade estética, profundamente enraizada no coracdo humano, possui uma for¢a comu-
nicativa que transcende palavras e fronteiras. Por isso, refletir sobre a arte como linguagem
missionaria é mais do que um exercicio académico: € um imperativo pastoral e espiritual.

A missao da Igreja ndo se reduz a transmissdo de doutrinas, mas envolve a comunica¢ao do
Mistério de Deus em formas compreensiveis e significativas para os diversos povos e cul-
turas. A arte, com sua linguagem simbdlica, imagética e sensorial, tem o potencial de tocar
o intimo da experiéncia humana e abrir caminhos para o encontro com o transcendente.
Nesse sentido, a estética ndo é apenas acessoria ou ornamento, mas se constitui como
mediacdo concreta da fé e da presencga de Deus no mundo.

157

@



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

Este artigo tem como objetivo investigar a relagdo entre arte, missao e inculturacdo a luz da
teologia cristda. A partir de uma abordagem teoldgico-pastoral e interdisciplinar, busca-se
compreender como a arte pode ser um verdadeiro lugar teoldgico, onde a beleza torna-se
sinal do Reino, a fé encontra expressao cultural, e a missao ganha uma linguagem sensivel
e encarnada. Ao integrar elementos da estética teoldgica, da teologia da evangelizacao e da
pratica inculturada, este estudo deseja contribuir com uma visdo mais ampla e encarnada
da missao da Igreja no mundo contemporaneo.

1. Fundamentos Teolégicos da Missao e da Estética
a. A Missao como Manifestacao do Mistério de Deus

A missdo, em sua raiz mais profunda, ndo é uma atividade acessoéria da Igreja, mas expres-
sao do préprio dinamismo do Mistério de Deus. A teologia contemporanea da missao tem
redescoberto sua fundamentagao trinitaria: o Pai, em seu amor, envia o Filho; o Filho, em
sua obediéncia, cumpre a missao redentora; e o Espirito Santo é derramado para animar
a missao continua da Igreja no mundo (Jo 20,21-22). A missdo &, portanto, participacdo no
movimento eterno do amor divino que se comunica, se da e se revela.

Essa perspectiva trinitaria desloca o entendimento da missdao como mera expansao re-
ligiosa ou proselitismo, e a situa no coracdo da revelagao crista: Deus € amor em comu-
nhao, e esse amor deseja alcancar todos os povos, linguas e culturas. Como afirma o
Documento de Aparecida, “a missdao nao € apenas uma atividade entre outras da Igreja,
mas é sua propria natureza” (DAp 347). Assim, a missdo é manifestacao do Mistério de
Deus que se revela e se oferece ao mundo, sobretudo nos rostos concretos dos pobres,
dos povos, das culturas e da criagao.

Nesse horizonte, o envio missionario aparece como prolongamento da encarnacao do Ver-
bo. Jesus Cristo € o Missionario do Pai, aquele que, assumindo a condi¢do humana, revela o
rosto visivel do Deus invisivel (Cl 1,15). Por isso, toda auténtica missao crista é cristocéntrica:
tem no Verbo encarnado o modelo e o conteudo do anuncio. Evangelizar é tornar presente
o Mistério de Cristo nas realidades humanas, em suas dores, esperancas e expressdes cul-
turais. A missao, portanto, é ao mesmo tempo manifestacao do Mistério divino e resposta
solidaria as buscas do coragao humano.

Nesse processo, a arte pode desempenhar um papel essencial: como o Verbo se fez carne
e assumiu formas humanas de expressao, assim também a missao deve assumir as lin-
guagens que tocam a sensibilidade e o imaginario dos povos. E nesse ponto que a estética
missionaria comeca a se delinear como media¢do auténtica do anuncio do Evangelho.

Hans Urs von Balthasar afirma que “a beleza é a evidéncia desinteressada do verdadeiro e
do bom, como sua manifestacdo sensivel” (Balthasar, 1985, p. 21). Para ele, a forma gloriosa
de Cristo ndo apenas expressa o conteudo da fé, mas revela o préprio mistério de Deus de
maneira atraente e acessivel ao ser humano. A beleza de Cristo — radiante em sua encarna-
¢do, paixdo e ressurreicdo — torna-se, assim, um caminho privilegiado para o encontro com
o divino. A forma visivel da fé comunica, pela via estética, aquilo que é verdadeiro e bom.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

Edward Schillebeeckx destaca que Deus ndo se revela fora da histéria, mas no seio da reali-
dade humana concreta, especialmente na figura de Jesus de Nazaré. Cristo é o “sacramento
primordial”, pois, nele, o invisivel se torna visivel, o inaudivel se faz audivel e o transcenden-
te se encarna no humano. Sua humanidade é a transparéncia do mistério divino. A partir
dessa cristologia, a Igreja é também sacramento: sinal sensivel e eficaz da graca de Deus.
Seus ritos, gestos, praticas comunitarias e o cotidiano dos fiéis tornam-se mediacdes reais
da presenca de Deus, quando vividos em comunhdo com o Cristo encarnado. Para Schille-
beeckx, a sacramentalidade da Igreja esta imersa na histéria, e a experiéncia humana de
sofrimento, esperanca e libertagdo pode tornar-se auténtico lugar teoldgico. Deus continua
a falar e agir no mundo, ndo como forga magica, mas como apelo a conversao, justica e soli-
dariedade. Como ele afirma: “Cristo é o sacramento primordial de Deus no mundo, porque
nele Deus se torna tangivel, visivel, humano: em Jesus Cristo Deus mesmo se encontra com
os homens” (Schillebeeckx, 1969, p. 21).

Nesse horizonte de media¢des sensiveis — que integram beleza, histéria e corporeidade —
Paul Tillich acrescenta um importante contributo ao considerar a arte como via simbdlica
de acesso ao sagrado. Para ele, a arte “abre uma visao para a realidade Ultima, para aquilo
que é decisivo e absoluto” (Tillich, 1987, p. 48). A sensibilidade estética, portanto, torna-se
caminho legitimo e profundo para o encontro com o Mistério, tal como os sacramentos e
a propria existéncia vivida a luz da fé. Assim, a missao nao pode prescindir da linguagem
estética, pois essa comunica de maneira intuitiva e universal aquilo que o coragao da fé
deseja anunciar: Deus se fez proximo, belo e acessivel.

b. Estética Teoldgica: A Beleza como Porta para a Fé

Desde os primeiros séculos, a tradicao cristd reconheceu na beleza uma via privilegiada
para o encontro com o Mistério. Para os Padres da Igreja, a criagdo revelava em suas formas
e propor¢des a presenca do Logos criador. Essa percepcao se aprofundou na escolastica,
especialmente em Santo Tomas de Aquino, que identificou a beleza como a manifestacao
do ser em sua integridade (integritas), propor¢do (consonantia) e clareza (claritas), dimen-
sdes que participam da triade transcendente do verum, bonum e pulchrum — verdade, bon-
dade e beleza — expressdes convergentes do proprio Deus (Suma Teoldgica, 1, q. 39, a. 8; De
Veritate, g. 1, a. 1). Para Aquino, a beleza ndo é acesséria, mas irradiagao do ser, e por isso,
ao ser contemplada, conduz a fonte de onde provém: Deus.

No século XX, Hans Urs von Balthasar retomou e radicalizou essa tradicao ao afirmar que “a
beleza é a ultima palavra que o espirito pensador ousa proferir” (Balthasar, 1987, p. 20). Sua esté-
tica teoldgica propde que a revelacdo nao se da apenas por proposi¢des doutrinais, mas possui
uma forma — a Gestalt — que se expressa na figura de Cristo, especialmente em sua cruz e
gloria. O esplendor dessa forma é epifania do amor que se doa. A beleza de Cristo crucificado é,
portanto, uma beleza pascal: despojada, ferida e, justamente por isso, redentora. Nela, a gloria
de Deus se torna visivel na entrega total de si. Para Balthasar, a forma de Cristo revela a plenitu-
de da Verdade e do Bem, atraindo ndo pela imposicdao, mas pelo fascinio do Amor.

Jean-Luc Marion, em continuidade com a tradicdo teolégica da beleza, aprofunda a con-
viccdo de que tanto a revelacdo quanto a beleza transcendem os limites da objetividade
e da logica instrumental. Em sua teoria do “fendbmeno saturado”, ele defende que certas

159

'g%'



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

manifesta¢des — como o rosto de Cristo — ndo podem ser plenamente compreendidas ou
dominadas, pois se apresentam como dadivas absolutas, e ndo como objetos passiveis de
apropriacdao. Como ele afirma: “A beleza nao é compreendida pela razdo, mas é aquilo que
nos obriga a olhar de novo, como algo que excede” (Marion, 1997, p. 267). O rosto, nesse
contexto, revela o infinito e nos convoca a uma postura de escuta, acolhida e reveréncia.
Aqui, estética, ética e teologia se entrelacam, pois contemplar o outro — especialmente o
Rosto de Cristo — € adentrar o espaco da responsabilidade e da revelagao.

Essa experiéncia de uma beleza que fere e abre para o eterno ressoa em Simone Weil, para
quem a beleza é uma das formas mais puras da atencdo. Ela escreve: “A beleza fere de ime-
diato o coracado. A ferida provocada pela beleza é como uma semente que, ao amadurecer,
nos introduz na esfera do Bem” (Weil, 1993, p. 144). Para Weil, a beleza auténtica ndo satis-
faz o ego, mas o esvazia; ndo entretém, mas descentra. A alma tocada por essa presenca
experimenta um deslocamento interior que a orienta ao absoluto.

Nessa perspectiva, a arte se revela como lugar privilegiado de mediacdo do sagrado. Paul
Tillich j& havia afirmado que a arte tem a missdo de “tornar visivel o conteddo da revelacao,
traduzindo-o em formas sensiveis” (Tillich, 1959, p. 48). Quando inspirada pela fé, a arte sa-
cra ultrapassa a mera representacdo simbdlica: ela se torna epifania do Mistério, abertura
do tempo ao eterno, expressao sensivel da Palavra encarnada. Por isso, educa o olhar para
o invisivel, desperta a escuta do coragao e convida a contemplagdo silenciosa — fazendo-se
verdadeira escola espiritual.

Nesse mesmo sentido, Bento XVI recorda que “a experiéncia estética auténtica pode
tornar-se, de certa forma, um caminho rumo ao Transcendente, ao Mistério Ultimo, a
Deus” (Bento XVI, 2009). A estética teoldgica, portanto, ndo se limita a uma teoria do
belo, mas prop8e um percurso mistagdgico: um itinerario interior onde razao, sensibili-
dade, fé e cultura se entrelacam.

Bruno Forte sintetiza essa visao ao afirmar que “a arte é um espaco privilegiado da expe-
riéncia espiritual e uma via auténtica de revelacao” (Forte, 2006, p. 116). A beleza, longe de
ser um adorno supérfluo, torna-se linguagem divina — especialmente significativa em uma
época marcada pelo esgotamento da razao e pela saturacao dos discursos institucionais.
Ainda quando tudo parece obscurecido, a beleza permanece como uma “porta da fé”, um
chamado silencioso, mas irresistivel, a escuta do Infinito.

2. A Arte como Expressao Encarnada da Fé
a. Alinguagem Simbélica e o Mistério

A linguagem simbdlica ocupa um lugar central na experiéncia religiosa. O simbolo, ao con-
trario do sinal meramente funcional, ndo esgota seu sentido em uma Unica significa¢ao; ele
remete a algo maior, profundo, misterioso. Na tradicdo crista, os simbolos sdo portadores
de uma densidade espiritual que permite tocar o Mistério de Deus sem esgota-lo. Por meio
deles, a fé se comunica de maneira sensivel, acessivel e ao mesmo tempo transcendente. O
simbolo une o visivel e o invisivel, o concreto e o eterno.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

Na comunicag¢do da fé, os simbolos possibilitam um encontro existencial e espiritual com o
sagrado. A cruz, a agua, o pao, o fogo, o 6leo, as cores liturgicas e as imagens sagradas nao
sdo apenas elementos decorativos ou rituais, mas manifestacfes da presenca divina na
vida do povo. Eles falam a memoria coletiva, despertam afetos, reavivam a fé e inserem o
crente numa histéria de salvacao viva e atuante. O simbolo cristdo, portanto, ndo é neutro:
ele nasce da encarnacao e da pascalidade de Cristo, tornando-se mediacao da graca.

Nesse contexto, a arte assume um papel fundamental. Ela traduz o conteddo da fé em
formas que podem ser vistas, tocadas, ouvidas e contempladas. A arte sacra se manifesta
como expressao liturgica, na beleza das celebra¢des e nos espagos sagrados; como instru-
mento catequético, ao ilustrar narrativas biblicas e doutrinas da fé; e como via mistica, ao
abrir a alma ao siléncio, a contemplagdo e a presenca de Deus. Ela une teologia e sensibili-
dade, doutrina e beleza, pedagogia e espiritualidade.

A liturgia, especialmente, é o lugar privilegiado onde a arte e a linguagem simbdlica se en-
trelacam. Os gestos, os cantos, 0s objetos sagrados, os icones e os espacos celebrativos
sao cuidadosamente pensados para expressar e tornar presente o Mistério pascal. A arte
litdrgica ndo é adorno, mas teologia em forma sensivel. Ela educa os sentidos para perceber
a presenca do Ressuscitado na comunidade reunida.

Dessa forma, a arte ndo apenas ilustra a fé, mas a encarna. Ao assumir os simbolos de
uma cultura, ela se torna expressao da fé contextualizada e viva, contribuindo para uma
verdadeira inculturacdo do Evangelho. Por isso, reconhecer e valorizar a linguagem sim-
bolica da arte é essencial para uma missao que deseja tocar o coracdo humano e conduzir
a experiéncia do Mistério.

b. AEspiritualidade Encarnada nas Formas Artisticas

A fé cristd, desde suas origens, nunca se limitou a esfera puramente conceitual ou abs-
trata. Ao contrario, ela sempre buscou expressar-se de maneira sensivel e concreta,
como prolongamento da encarnagao do Verbo. A espiritualidade cristd se manifesta,
portanto, em formas visiveis que tornam presente o invisivel, dando corpo a experién-
cia do sagrado por meio das artes: nos icones, na musica, na arquitetura e nas expres-
sdes visuais do culto e da vida cotidiana.

Os icones, por exemplo, sdo mais do que representagdes religiosas: sao janelas para o Mis-
tério, criados ndo apenas para serem vistos, mas para serem contemplados. Na tradi¢cao
oriental, eles sdo teologia em cores, expressdo orante da fé que educa o olhar para o en-
contro com Cristo, Maria e os santos. A espiritualidade iconografica transmite uma presen-
careal, silenciosa e compassiva do divino, tornando-se um caminho de ora¢dao e comunhao.

A musica sacra € uma das formas mais universais de expressao espiritual. Por meio da
melodia, da harmonia e da letra, a fé se transforma em vibracdo, ritmo e louvor. Joseph
Ratzinger (Bento XVI), em O Espirito da Liturgia, dedica especial atencao a musica litdrgica,
afirmando: “A muUsica sacra nasce da Palavra e é voltada para ela. [...] Ela deve ser uma for-
ma de tornar audivel o Logos, a Palavra, que é Cristo.”

161

'g%'



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

Para Ratzinger, a musica na liturgia nao é um simples adorno, mas uma verdadeira mani-
festacao da fé, que busca na beleza um caminho para Deus. A musica litdrgica auténtica,
segundo ele, participa da harmonia do cosmos e conduz os fiéis a contemplacdo do Misté-
rio. Assim como Santo Agostinho, Ratzinger reconhece o poder Unico da musica de tocar
profundamente o coracao humano, estabelecendo uma ponte entre o terreno e o divino.
Sua reflexdo aprofunda a compreensdo de que a musica sacra ndo apenas acompanha o
rito, mas o interpreta e eleva, tornando-se uma forma genuina de oragdo que comunica o
mistério da fé por meio de sons, siléncios e louvores.

A arquitetura sagrada também desempenha um papel profundo. As igrejas e os templos sdo
concebidos ndo apenas como espacos funcionais, mas como sinais do sagrado inseridos no
coragao do mundo. A disposicao dos elementos, a luz, os materiais e a forma revelam uma teo-
logia do espaco, que acolhe o povo e aponta para o transcendente. Em muitas culturas, a cons-
trucao do templo € um ato espiritual coletivo, carregado de simbolismo, meméria e identidade.

As artes visuais — como a pintura, a escultura, a tapecgaria, a ceramica — completam essa
expressao espiritual, oferecendo imagens que inspiram, ensinam e comovem. Quando en-
raizadas na vida do povo, essas formas artisticas tornam-se verdadeiras encarnag¢des da
fé popular e comunitaria. Nesse sentido, a arte crista se realiza plenamente quando esta
enraizada na cultura local. Exemplos concretos abundam:

+ Naarteindigena, os tracos, as cores e 0s materiais naturais sao expressao da pro-
funda conexdo com a terra, com o tempo ciclico e com o sagrado que habita todas
as coisas. A evangelizacdo respeitosa permitiu que simbolos como o sol, a agua,
0s animais e os elementos da floresta fossem assumidos como sinais da presenca
de Deus Criador.

+ Na arte afro-brasileira, o corpo, o ritmo, a danga e os simbolos ancestrais se fun-
dem em uma espiritualidade comunitaria e libertadora, que expressa a resisténcia
da fé diante da dor histérica da escravidao e da exclusao.

* Na arte latino-americana, como a de Maximino Cerezo Barredo, o rosto de Cristo
aparece no rosto do povo pobre, camponés, lutador — revelando uma espirituali-
dade engajada, encarnada na histéria e marcada por uma esperanga pascal.

Essas formas artisticas revelam que a fé ndo é algo abstrato, mas profundamente encarna-
do na carne do povo, em suas alegrias e sofrimentos, em sua cultura e linguagem. A arte
torna-se, assim, sacramento da vida espiritual, sinal da presenca de Deus que se comunica
com cada povo segundo sua prépria forma de ver, sentir e viver.

3. Inculturagdo e Evangelizacao pela Arte

a. O Conceito de Inculturacao e seus Desafios

A inculturacao constitui um dos pilares fundamentais para a missao da Igreja no mundo
contemporaneo. Mais do que uma simples adaptacdo da mensagem crista as realidades



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

locais, ela € um processo profundo de integrac¢do reciproca entre fé e cultura. O Evangelho,
ao ser anunciado, é semeado no solo fértil de uma cultura concreta, que, por sua vez, €
acolhida, iluminada e transformada pela forca libertadora do Reino de Deus. Trata-se de
um caminho de encarnag¢ao mutua, em que a fé se torna carne na vida dos povos e estes,
com suas expressdes simbdlicas e sensiveis, oferecem novas linguagens ao Mistério cristao.

Importa distinguir inculturacdo de aculturacao. Enquanto a aculturacao historicamente es-
teve associada a imposicdo da cultura dominante — muitas vezes a europeia — sobre as
culturas locais, apagando suas identidades, a inculturagdo se propde como uma via dialégica.
Ela implica um respeito profundo a dignidade e aos valores das culturas autoctones, reconhe-
cendo que Deus ja esta presente e operante nelas. Como afirmou Paulo VI, “a Igreja deve ser
evangelizadora e, ao mesmo tempo, evangelizada pelas culturas” (EM, 20). O Espirito Santo
precede a missao e age na histéria dos povos, preparando caminhos para a Palavra.

José Comblin (2000) expressa de maneira contundente essa visdo ao afirmar que a incultu-
ragao verdadeira s6 ocorre quando o Evangelho entra em dialogo com a experiéncia huma-
na concreta. E preciso que o cristianismo se torne palavra compreensivel no universo sim-
bolico dos pobres. Para ele, o anuncio da Boa Nova ndo pode ser feito em moldes abstratos
ou coloniais; deve dialogar com a linguagem do povo, especialmente dos oprimidos. Essa
perspectiva ressoa na critica a “tradi¢ao clerical” que, em muitos contextos, impos modelos
culturais e religiosos estrangeiros, desfigurando a forca libertadora da fé.

Jon Sobrino, tedlogo da libertagdo, avanc¢a nessa direcao ao integrar inculturagdo e justica
histérica. Para ele, a encarnacao do Evangelho nas culturas ndo é apenas uma questao
estética ou liturgica, mas implica a opcao preferencial pelos pobres e a denuncia das estru-
turas que oprimem. “A verdadeira inculturagdo do Evangelho é inseparavel da solidarieda-
de com os crucificados da histéria” (Sobrino, 1992). Nesse horizonte, cultura e salvacao se
entrelacam: anunciar Cristo é também anunciar um novo mundo, onde os marginalizados
se tornam protagonistas da fé.

Esse processo, contudo, exige da Igreja uma postura de escuta atenta e de humildade espi-
ritual. Evangelizar nao é colonizar, mas caminhar com os povos, reconhecendo que a reve-
lacao se faz histéria e se traduz em simbolos, ritos, cantos, cores e gestos proprios. Como
afirma Anselm Grun, “Deus fala nas imagens do povo, nos gestos simples, na musica, na
danca e na cor” (Grun, 2003). A inculturagao, nesse sentido, atinge nao apenas o intelecto,
mas a sensibilidade, o corpo e o imaginario.

A Conferéncia de Aparecida (2007) retoma com vigor a valorizacao da piedade popular
como uma forma legitima de viver o Evangelho, pois expressa “uma mistica encarnada na
cultura dos simples” (DAp, 263). Ainculturacdo, entao, se faztambém no campo do sensivel,
da arte e da estética. A evangelizacao torna-se mais eficaz quando acolhe a simbologia que
brota do coragao do povo.

Neste ponto, a arte se revela como um canal privilegiado da inculturacdo. Mais do que
ornamentacdo litdrgica, ela é media¢do espiritual e ponte entre o Evangelho e as culturas.
Maximino Cerezo Barredo, em sua obra profética, mostra como a arte popular latino-ame-
ricana, quando iluminada pela fé, torna-se uma “profecia encarnada”. Seus murais e dese-

163

'g%'



I STA ~

@

MISSA® CGULTURAS

nhos traduzem a experiéncia de um Cristo presente nos pobres, indigenas, camponeses e
mulheres, revelando que a fé crista pode ter tracos andinos, afrodescendentes, sertanejos
— sem perder sua catolicidade, mas tornando-se verdadeiramente encarnada.

A partir disso, percebe-se que a inculturacao artistica ndo € apenas uma questdo de estéti-
ca visual, mas uma expressao teolégica profunda. O Belo, como nos recorda Hans Urs von
Balthasar, revela o amor que se da gratuitamente. Em sua estética teoldgica, ele afirma que
“a forma de Cristo — crucificado e glorioso — é o lugar onde se manifesta com intensidade
a gldria de Deus” (Balthasar, 1987). Assim, a arte, ao retratar o Mistério pascal em tragos
culturais locais, torna-se revelacao e evangelizacao.

Ainculturagdo, enquanto processo dinamico e continuo, requer um discernimento atento
entre a fidelidade ao nucleo inalteravel do Evangelho e a abertura ao rico patriménio sim-
bdlico e cultural dos povos. Longe de significar uma relativizagdo da fé, trata-se, ao contra-
rio, de sua insercao profunda e vital nas realidades concretas, de modo que a Palavra de
Deus possa ser acolhida, compreendida e vivida em toda a sua forca transformadora.

Como afirma o Papa Bento XVI, “a universalidade da Igreja nao anula a singularidade dos
povos, mas se enriquece com ela” (AM, 37). Averdadeira catolicidade se realiza, assim, como
comunhdo na diversidade, unidade na pluralidade, expressao viva do mistério da Encarna-
cdo do Verbo, que assume a humanidade concreta em suas multiplas expressdes culturais.
Entretanto, € necessario recordar que o auténtico protagonista da inculturacdo é o Espirito
Santo. E Ele quem fecundamente conduz o di4logo entre a Palavra revelada em Cristo e as
aspiracdes mais profundas que emergem da multiplicidade das culturas. O Espirito faz com
que o Evangelho possa penetrar todas as culturas, purificando-as, elevando-as e fecundan-
do-as, sem jamais se deixar reduzir por nenhuma. Compete aos pastores da Igreja discernir,
com prudéncia e fidelidade, os elementos culturais que sdo incompativeis com a verdade
evangeélica, separando, com caridade e sabedoria, o trigo do joio (Mt 13,26).

Dessa forma, o cristianismo, permanecendo plenamente fiel a Tradicdo e ao anuncio apos-
tolico, adquire o rosto concreto dos povos que o acolhem com fé. A Igreja, entdo, torna-se
sinal profético do futuro que o Espirito prepara, icone vivo da comunhdo reconciliada na
diversidade. Nesse caminho, cada cultura - inclusive a africana - oferece sua contribuicdo
insubstituivel a edificacdo do Corpo de Cristo na histéria.

b. A Arte como Lugar de Encontro e Reconciliagao

A arte, quando inspirada pela fé e enraizada na cultura dos povos, torna-se um espago
privilegiado de encontro e reconciliagdo. Sua linguagem simbdlica, ndo verbal e profunda-
mente humana, é capaz de unir diferencas, curar feridas historicas e construir pontes entre
mundos diversos. Por isso, ela ndo apenas comunica, mas também reconcilia: reconcilia
culturas com o Evangelho, povos entre si e o ser humano com Deus. A arte &, nesse senti-
do, uma expressao da catolicidade, entendida ndo apenas como universalidade geografica,
mas como abertura a pluralidade cultural no seio da unidade da fé.

Na missao da Igreja, a arte pode e deve ser instrumento de didlogo intercultural, expressao
viva de um Evangelho que assume os tracos, cores, simbolos e histérias dos povos com os



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

quais entra em relacdo. Quando acolhida como forma legitima de manifesta¢do do sagra-
do, a arte local ndo é descartada, mas elevada: torna-se lugar teoldgico, meio pelo qual o
Espirito Santo se expressa na linguagem dos corac8es e das culturas.

Um exemplo emblematico desse processo € a experiéncia missionaria na Prelazia de Sao
Félix do Araguaia, no Brasil, onde a arte foi assumida como parte essencial da evangeliza-
¢ao. Ali, em meio a uma realidade marcada pela luta pela terra, pela presenca de comuni-
dades indigenas e pela pobreza do povo, a arte ndo foi vista como ornamento litdrgico, mas
como expressao profética da fé encarnada na realidade.

Nesse contexto, destaca-se a atuagao do artista e missionario claretiano Maximino Cerezo
Barredo, cuja obra visual se tornou uma verdadeira teologia da libertacdo em imagens.
Seus murais, desenhos e icones reinterpretam os temas biblicos a partir dos rostos, gestos,
lutas e esperancas do povo latino-americano. Em sua arte, o Cristo crucificado é identifi-
cado com o camponés assassinado, a Virgem Maria é retratada como mulher do povo, e
os profetas assumem tracos indigenas ou afrodescendentes. Trata-se de uma estética pro-
fundamente inculturada e libertadora, que faz da arte um canal de anuncio e de denuncia.

Essa forma de arte ndo apenas comunica uma mensagem teoldgica, mas convida a conver-
sao do olhar: é preciso ver Cristo nos pobres, na terra ferida, nos que resistem com espe-
ranca. A arte de Cerezo Barredo, nascida da escuta das comunidades e do compromisso
com sua realidade, mostra como a estética pode ser caminho de reconciliacdo entre fé e
cultura, entre Igreja e povo, entre Evangelho e histéria concreta.

Portanto, a arte missionaria inculturada nao busca impor formas estrangeiras, mas revelar
a presenca de Deus que ja habita o coracdo dos povos, ajudando-o0s a expressar sua fé com
dignidade e beleza proprias. Assim, a arte torna-se lugar de encontro: entre o humano e
o divino, entre o passado e o futuro, entre o local e o universal, entre a dor e a esperanca.

4. Contribuicdes Pastorais e Missionarias
a. Aarte como pedagogia do Evangelho

Mais do que um mero recurso estético, a arte é uma ferramenta poderosa e eficaz para a
evangelizacdo. Ela se comunica diretamente com nossos sentidos, memaria e imaginacao,
permitindo uma catequese que vai além da razdo. A arte toca o afeto e a espiritualidade,
tornando a fé mais acessivel e viva. Em comunidades onde o nivel de escolaridade formal
é baixo, a imagem, a musica e a expressao corporal ganham um papel ainda mais central
na transmissdo da fé. Elas ajudam a recordar, celebrar, compreender e, principalmente, a
encarnar os mistérios cristdos na vida diaria.

Evangelizar por meio da arte significa permitir que o Evangelho seja nao apenas “visto”,
mas também “ouvido” e “sentido”. Ao fazer isso, a mensagem de fé se integra de forma
profunda na cultura do povo, tornando-se uma parte intrinseca de sua identidade e
de sua forma de viver. A arte, portanto, é uma verdadeira pedagogia do Evangelho, um
caminho que ensina e transforma.

165

'g%'



I STA ~

166

@

MISSA® CGULTURAS

b. Propostas para a pastoral da arte e formag¢ao missionaria

Para que a arte possa cumprir seu papel missionario, € necessario que seja integrada a
acao pastoral de modo consciente e formativo. Algumas propostas concretas incluem:

« Valorizar e promover as expressdes artisticas locais nas comunidades eclesiais
(danca, teatro, pintura, ceramica, canto, bordado, entre outros);

+ Criar espacos de formagdo teoldgico-artistica para agentes pastorais e missiona-
rios, capacitando-os a discernir e utilizar a arte como linguagem de evangelizacao;

* Incentivar o didlogo entre artistas e comunidades, especialmente na criacdo de
espacos celebrativos e simbolos liturgicos contextualizados;

+ Fomentar oficinas de espiritualidade e arte que unam oragao, criatividade e sensi-
bilidade missionaria.

Aformacgdo missionaria, nesse sentido, precisa incluir a dimensao estética da fé, ajudando o
evangelizador a reconhecer e valorizar a arte como via legitima de inculturagao do Evange-
lho. Uma pastoral que integra arte e missao é mais criativa, sensivel e aberta a diversidade.

c. Aimportancia do cuidado estético nas celebrac¢des e espacos liturgicos

Por fim, é indispensavel recuperar o valor do cuidado estético nas celebragdes liturgicas e
nos espacos sagrados. A liturgia, como acdo simbdlica da comunidade que celebra o Misté-
rio de Cristo, deve expressar dignidade, beleza e reveréncia. O espaco liturgico, os objetos,
as vestes, 0s cantos, as cores e 0s gestos comunicam — ou negam — a profundidade do
Mistério celebrado.

O cuidado com a estética ndo é vaidade, mas dimensao do anuncio. Quando bem orien-
tada, a arte nas celebracdes eleva o espirito, envolve a comunidade, cria comunhao e fa-
vorece a escuta da Palavra e a experiéncia da graga. Uma liturgia artisticamente cuidada
torna-se, por si mesma, testemunho missionario. Por isso, urge formar comunidades que
valorizem o belo a servico do sagrado, que compreendam a arte como expressao da fé vivi-
da e celebrada, e que acolham os dons artisticos dos fiéis como parte da vocac¢ao batismal
de construir o Corpo de Cristo.

5. Conclusao

Este artigo procurou destacar a importancia da arte como caminho missionario, articulan-
do suas dimensdes estética, espiritual e cultural no contexto da missao da Igreja. Foi evi-
denciado que a missdo nao se limita a transmissao de conteddos doutrinarios, mas envolve
a comunicacdo do Mistério divino de maneira encarnada, sensivel e contextualizada. A arte,
entendida como linguagem simbdlica e expressao da beleza transcendente, constitui uma
via privilegiada para essa comunicag¢do, abrindo os corac8es a experiéncia da fé.



Edic&o 02, Ano 01 | Jul/Dez - 2025 ((issn 3086-0903 )————

Além disso, ressaltou-se o papel fundamental da inculturacdo no processo missionario, que
pressupde escuta, didlogo e valorizacdo das culturas locais. A arte, ao expressar o rosto
e as histérias dos povos, torna-se ponte de encontro e reconciliagdo, um espaco onde o
Evangelho se manifesta com autenticidade e criatividade. Exemplos concretos, como a obra
missionaria de Maximino Cerezo Barredo em Sao Félix do Araguaia, ilustram como a arte
pode assumir dimensdo profética e libertadora na missao.

Finalmente, o chamado a missdo é também um chamado a beleza e a criatividade. Evan-
gelizar é construir pontes, renovar linguagens e testemunhar com sensibilidade e arte a
presenca do Reino de Deus no mundo. A pastoral da arte e a formacao missionaria devem
ser fortalecidas para que a Igreja continue a ser fermento de beleza, esperanca e transfor-
macao. Olhando para o futuro, a arte se revela ndo apenas como instrumento, mas como
testemunho profético e sinal do Reino por vir. Em um mundo marcado por desafios cultu-
rais, sociais e espirituais, a arte pode iluminar caminhos, despertar consciéncias e convidar
a conversao, reafirmando a beleza da fé e a esperanca da comunhao definitiva com Deus.

6. Referéncias

AQUINO, Tomas de. Suma Teoldgica. Tradugcao de Alexandre Corréa. Petrépolis: Vozes, 2003.
Parte |, questdo 39, artigo 8.

AQUINO, Tomas de. De Veritate. Questao 1, artigo 1. Traducdo selecionada disponivel em
edi¢des teoldgicas diversas.

BALTHASAR, Hans Urs von. Gloria: una estética teologica - I: La percepcion de la forma. Madrid:
Ediciones Cristiandad, 1985.

BENTO XVI. Africae Munus. Vaticano, 2011. Disponivel em: http://w2.vatican.va/content/
benedict-xvi/pt/apost_letters/2011/documents/hf_ben-xvi_apl_20111119_africae-munus.
html. Acesso em: 25 jun. 2025.

BENTO XVI. Discurso aos artistas. Capela Sistina, 21 nov. 2009. Disponivel em: http://www.
vatican.va. Acesso em: 25 jun. 2025.

COMBLIN, José. Teologia da enxada. Sao Paulo: Paulus, 2000.

COMISSAO TEOLOGICA INTERNACIONAL. Fé e inculturacdo. Cidade do Vaticano: Vaticano,
1988.

DOCUMENTO DE APARECIDA. Documento final da V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-
-Americano e do Caribe. Aparecida, 2007. Disponivel em: https://www.celam.org/documen-
to-de-aparecida/. Acesso em: 25 jun. 2025.

FORTE, Bruno. A beleza de Deus: estética teoldgica e face de Cristo. Sao Paulo: Paulinas, 2006.

GRUN, Anselm. Deus e os simbolos da vida. Petrépolis: Vozes, 2003.

167

@



REVISTAmN

MISSA@® CULTURAS

MARION, Jean-Luc. Etant donné: essai d’une phénoménologie de la donation. Paris: Presses
Universitaires de France (PUF), 1997. p. 267.

MUIT, Kristoforus. Arte e missdo: uma estética missiondria o luz da obra de Maximino Cerezo
Barredo. 2022. Disserta¢do (Mestrado em Teologia) - Pontificia Universidade Catdlica do
1 68 Parana (PUCPR), Curitiba, 2022.

PAULO VI. Evangelii Nuntiandi. Vaticano, 1975. Disponivel em: http://www.vatican.va/archive/
hist_councils/ii_vatican_council/documents/. Acesso em: 25 jun. 2025.

RATZINGER, Joseph. O espirito da liturgia. Tradugao de José Angelo Ceschin. Sdo Paulo: Loyo-
la, 2005.

SCHILLEBEECKX, Edward. Cristo sacramento do encontro com Deus. Petrépolis: Vozes, 1968.

SOBRINO, Jon. Jesus, o libertador. Sao Paulo: Vozes, 1992.

TILLICH, Paul. Teologia da cultura. Sao Paulo: Fonte Editorial, 1987.

WEIL, Simone. A gravidade e a gra¢a. Traducao de José Carlos Bruni. Petropolis: Vozes, 1993.

CRecebido: 02 de setembro de 2025 | Aceito: 8 de outubro de 2025)

'g%'



