
90

A atualidade da Evangelii 
Nuntiandi: Luz para a missão 
e a Evangelização no mundo 
contemporâneo
La actualidad de la Evangelii Nuntiandi: Luz para la misión 
y la evangelización en el mundo contemporáneo

The relevance of Evangelii Nuntiandi: Light for Mission and 
Evangelization in the Contemporary World

Alzirinha Souza1

Resumo

O presente artigo tem como objetivo analisar a atualidade da Exortação Apostólica Evangelii 
Nuntiandi, publicada por Paulo VI em 1975, documento fundamental para a compreensão da 
missão evangelizadora da Igreja no mundo contemporâneo. Em um primeiro momento, o es-
tudo aborda o contexto teológico, eclesial e social das décadas de 1950 e 1960, marcado pelas 
transformações do pós-guerra, pelo Concílio Vaticano II e pelo surgimento de novas expres-
sões pastorais e missionárias. Em seguida, examina-se o cenário histórico, teológico e social 
dos anos 1970 em diante, destacando os desafios e as mudanças culturais que influenciaram 
a recepção e a aplicação da Evangelii Nuntiandi. Por fim, o artigo reflete sobre a pertinência e 
a atualidade do documento como luz orientadora para o processo de missão e evangelização 
no contexto atual, caracterizado pela globalização, pelo pluralismo religioso e pela busca de 
novos caminhos de anúncio do Evangelho. O método adotado baseia-se na pesquisa biblio-
gráfica e na análise da realidade à luz da Teologia Prática, permitindo uma leitura crítica e 
pastoral do texto em diálogo com os desafios contemporâneos da evangelização.

Palavras-chave: Evangelii Nuntiandi; Evangelização; Teologia Prática; Missão; Atualidade da 
Igreja.

Resumen

El presente artículo tiene como objetivo analizar la actualidad de la Exhortación Apostólica 
Evangelii Nuntiandi, publicada por Pablo VI en 1975, documento fundamental para com-

1	 Leiga, doutora em Teologia pela Université catholique de Louvain (Bélgica), mestre em Teologia pela Universidad San Dámaso (Madri, Es-
panha) e bacharel em Teologia pela PUC-SP. Possui estágio pós-doutoral na UNICAP (Recife/PE). Atualmente, é professora e pesquisadora 
do ITESP-SP. Também é coordenadora do Observatório Eclesial Brasil e membro da Société internationale de Théologie pratique (SITP) 
– Bélgica. Endereço eletrônico: alzirinharsouza@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4434031831673409.  



91

ISSN 3086-0903

prender la misión evangelizadora de la Iglesia en el mundo contemporáneo. En un primer 
momento, el estudio aborda el contexto teológico, eclesial y social de las décadas de 1950 
y 1960, marcado por las transformaciones de la posguerra, el Concilio Vaticano II y el surgi-
miento de nuevas expresiones pastorales y misioneras. A continuación, se examina el con-
texto histórico, teológico y social de los años 1970 y posteriores, destacando los desafíos 
y cambios culturales que influyeron en la recepción y aplicación de la Evangelii Nuntiandi. 
Finalmente, el artículo reflexiona sobre la pertinencia y actualidad del documento como luz 
orientadora para el proceso de misión y evangelización en el contexto actual, caracterizado 
por la globalización, el pluralismo religioso y la búsqueda de nuevos caminos para el anun-
cio del Evangelio. El método utilizado se basa en la investigación bibliográfica y en el análisis 
de la realidad a la luz de la Teología Práctica, lo que permite una lectura crítica y pastoral del 
texto en diálogo con los desafíos contemporáneos de la evangelización.

Palabras claves: Evangelii Nuntiandi; Evangelización; Teología Práctica; Misión; Actualidad 
de la Iglesia.

Abstract

This article aims to analyze the relevance of the Apostolic Exhortation Evangelii Nuntiandi, 
published by Paul VI in 1975, a foundational document for understanding the Church’s evan-
gelizing mission in the contemporary world. First, the study examines the theological, ec-
clesial, and social context of the 1950s and 1960s, marked by post-war transformations, the 
Second Vatican Council, and the emergence of new pastoral and missionary expressions. 
It then explores the historical, theological, and social context of the 1970s and subsequent 
decades, highlighting the challenges and cultural changes that shaped the reception and 
implementation of Evangelii Nuntiandi. Finally, the article reflects on the document’s con-
tinuing relevance as a guiding light for mission and evangelization in today’s context, cha-
racterized by globalization, religious pluralism, and the search for new ways to proclaim the 
Gospel. The methodological approach combines bibliographic research and reality analysis 
in light of Practical Theology, enabling a critical and pastoral reading of the text in dialogue 
with contemporary challenges to evangelization.

Keywords: Evangelii Nuntiandi; Evangelization; Practical Theology; Mission; Church Relevance.

1.	 Introdução

Em 2025, a Igreja celebra os 50 anos da publicação da Evangelii Nuntiandi, a Exortação Apos-
tólica do papa Paulo VI que marcou profundamente a missão evangelizadora da Igreja no 
mundo contemporâneo. Promulgado em 8 de dezembro de 1975, esse documento con-
tinua a ser um dos textos mais influentes sobre a evangelização no pós-Vaticano II, em 
que, dada sua importância, foi continuamente retomado por diversos papas posteriores, 
especialmente por São João Paulo II, Bento XVI e Francisco, bem como no fazer teológico da 
disciplina da Missiologia.

A Exortação Apostólica Evangelii Nuntiandi representa um marco fundamental para a com-
preensão da missão evangelizadora da Igreja no mundo contemporâneo. Conhecer o con-



92

texto histórico e teológico em que o documento foi redigido é essencial para perceber sua 
profundidade e relevância.

Do ponto de vista histórico, a Evangelii Nuntiandi surge dez anos após o Concílio Vaticano 
II, em um período marcado por intensas mudanças sociais, políticas e culturais. Havia 
desafios como o avanço do secularismo, as desigualdades sociais, os movimentos ideo-
lógicos que buscavam respostas para os problemas da humanidade e, ao mesmo tempo, 
um desejo renovado de atualização pastoral por parte da Igreja. Teologicamente, o do-
cumento responde a essas inquietações, reafirmando que evangelização não é apenas 
transmissão de doutrinas, mas anúncio vivo de Cristo, capaz de transformar pessoas e 
sociedades. O texto insiste na ideia de que a Igreja existe para evangelizar e que cada 
batizado é chamado a ser testemunha do Evangelho. Destaca, ainda, que a evangeliza-
ção deve alcançar todas as dimensões da vida humana, unindo fé e compromisso social, 
anúncio e promoção da dignidade da pessoa.

É por compreendermos sua evidente atualidade que preparamos este artigo. Em um mundo 
globalizado, marcado por novas formas de exclusão, por crises de sentido e pela busca de 
espiritualidade, a Evangelii Nuntiandi continua a oferecer critérios para que a Igreja anuncie 
a Boa Nova com autenticidade, alegria e proximidade. Ela inspira não apenas a reflexão 
pastoral, mas também a prática concreta, lembrando que a evangelização é sempre um ato 
de amor que se renova em cada tempo e lugar. Para tanto, apresentaremos o texto em três 
dimensões: 1) o contexto histórico-social e teológico anos 50 e 60; 2) elementos do contexto 
posterior e, finalmente, 3) os três binômios que representam os desafios do contexto atual 
para o qual o documento ainda se faz pertinente.

2.	 O contexto latino-americano nos anos 1950-1960

a.	 A realidade social e econômica

No final dos anos 1950 e início dos anos 1960, o continente latino-americano encontrava-se 
em intensa efervescência, o que se refletia na estrutura política, social e econômica histori-
camente construída desde o início do processo de colonização.

No âmbito sociopolítico, houve uma forte corrente de governos populistas liberais nos anos 
1950/1960, que estimularam as consciências nacionalistas e o desenvolvimento industrial 
com o objetivo de substituir as importações, beneficiando os burgueses nacionais e as po-
pulações urbanas. Esse sistema constituiu-se num padrão de dependência de capital asso-
ciado aos países ricos, reforçando assim a exclusão da grande maioria da população, o que 
gerou uma classe social que permaneceu à margem ou em situação de “favelização”. Além 
disso, ocorreu uma urbanização abrupta e caótica, que originou uma subcultura de desen-
raizamento e miséria urbana, juntamente com uma imensa massa de população campone-
sa que não conseguia integrar-se nesse novo sistema social.

A pauta do momento passou a ser a grande transformação social, a mudança de uma 
sociedade rural para uma sociedade cada vez mais urbanizada, sem oferecer uma estru-
tura de igualdade de oportunidades à população. No pano de fundo dessa situação, es-



93

ISSN 3086-0903

tava o projeto de desenvolvimento econômico e social promovido pelos Estados Unidos, 
chamado Aliança para o progresso2, o qual foi globalmente definido por um aumento das 
desigualdades já existentes (Miccoli, 2012).

No entanto, esse movimento de exclusão não ocorreu de forma isolada. Ele não se deveu 
apenas a uma questão econômica de um momento específico, pois, ao fazermos uma lei-
tura mais ampla, percebemos os movimentos filosóficos anteriores: 1) a Primeira Ilustração 
do século XVII, quando surgem a razão autônoma acima de toda tutela religiosa, o fim do 
autoritarismo, o redescobrimento da subjetividade e das liberdades individuais, a afirma-
ção dos Direitos do Homem e o triunfo da racionalidade científica e da ética individual, que 
emancipa o homem de todas as amarras divinas, e 2) a Segunda Ilustração do século XIX, 
quando aparecem o socialismo e o marxismo, propondo a libertação da sociedade por 
meio de uma transformação das relações de produção e da consequente supressão do sis-
tema capitalista. Esses dois movimentos históricos e filosóficos conquistaram apenas parte 
da humanidade, pois, sem querer negar as importantes e irrenunciáveis conquistas desses 
movimentos, é preciso também admitir a sua ambiguidade: o Terceiro Mundo dominado 
ficou à margem das conquistas das “Ilustrações” (Tamayo-Acosta, 1989, p. 32).

Essa situação de exclusão econômica e social provoca mobilizações populares nos países 
latino-americanos e a reivindicação de transformações profundas nas estruturas política e 
social (Boff, 1987). Isso é determinante para a leitura socioeconômica que será feita na dé-
cada de 1960 e que confirmará todos os estudos realizados anteriormente no continente: 
a Teoria da Dependência, desenvolvida pelos economistas Fernando Henrique Cardoso e 
Enzo Faletto (Comblin, 1974). De forma sistemática, essa teoria tratava da dependência dos 
países chamados “periféricos” em relação às economias dos países “centrais” ou hegemô-
nicos e explicava como essas relações dependentes criavam esquemas determinados de 
desenvolvimento político e social para o primeiro tipo de países.

No final dos anos 1960, com a crise do populismo e do modelo de desenvolvimento, cres-
cem o modelo e o pensamento socialistas, que passam a ser a base estrutural de reflexão e 
compreensão não só das causas do desenvolvimento e do subdesenvolvimento, mas tam-
bém das suas consequências concretas na vida dos povos latino-americanos. Essa leitura 
iniciou-se em contraposição a todos os países ocidentais, pois esses estavam comprometi-
dos com um processo de desenvolvimento realizado de forma desigual. Ou seja, os bene-
fícios são aproveitados pelos países desenvolvidos e centrais, enquanto os prejuízos são 
reservados aos países historicamente periféricos: a moeda de troca desse processo é o 
aumento da pobreza nos países do Terceiro Mundo.

Na América Latina, esse movimento em direção às ideias socialistas foi profundamente 
marcado pela conquista da Revolução Cubana de 1959, que também estimulou movimen-
tos de apoio e defesa das massas oprimidas, como fez o padre colombiano Camilo Torres, 
antigo estudante em Louvain. Ao regressar à Colômbia, ele se comprometeu com a causa 
dos oprimidos, por meio da luta armada em seu país. Morto em 1966, tornou-se um ícone 
e modelo na defesa da causa dos pobres (Miccoli, 2012).

2	  A Aliança para o progresso foi um programa dos EUA, implementado entre 1961 e 1970 para promover o desenvolvimento econômico 
latino-americano por meio da colaboração financeira e técnica, de modo a impedir o crescimento dos ideais comunistas no continente. A 
Aliança foi extinta em 1969 pelo presidente Richard Nixon.



94

b.	 O movimento eclesial

Paralelamente, nos anos 1950 e 1960, uma grande corrente de renovação irá influenciar 
alguns espaços do ambiente eclesial, assumindo uma nova postura no seu trabalho mis-
sionário e evangelizador. Agora os leigos se comprometem com as ações sociais, enquanto 
padres e bispos mais carismáticos se dedicam ao progresso e à modernização.

No continente latino-americano surgem ações que buscam promover a educação 
para a consciência da vida entre as populações pobres. Isso ocorre por meio dos mo-
vimentos da Ação Católica – Juventude Universitária Católica ( JUC), Juventude Operá-
ria Católica ( JOC) e Juventude Agrária Católica ( JAC) – e do Movimento de Educação de 
Base (MEB), fundamentado na pedagogia da conscientização por meio da educação 
de Paulo Freire3, das Escolas Radiofônicas e, por fim, das Comunidades Eclesiais de 
Base (CEBs). Esses movimentos foram alimentados teoricamente pelas novas corren-
tes originadas na Europa: a Teologia das Realidades Terrenas, o humanismo integral 
de Jacques Maritain, o personalismo de Emmanuel Mounier e a evolução progressista 
de Teilhard de Chardin, todas aliadas às reflexões sobre as dimensões sociais dos 
dogmas de Henri de Lubac, à teologia do laicato de Yves Congar e ao trabalho de Ma-
rie-Dominique Chenu (Boff, 1987)4.

Nessa época, há um interesse crescente por uma compreensão ampla da situação lati-
no-americana. Enquanto a Teoria da Libertação amadurecia antes de se consolidar pro-
priamente como uma teoria, foi fundado em 1955/56, no Rio de Janeiro, o Conselho Epis-
copal Latino-Americano – CELAM (Comblin, 1987), reforçando o interesse mencionado. 
A criação do CELAM foi fundamental para a tomada de uma consciência eclesial comum, 
um sentimento de integração latino-americana e uma busca coletiva por responder aos 
problemas e desafios da fé cristã (Galilea, 1985).

Assim, o papel essencial do CELAM no processo de compreensão da realidade latino-a-
mericana refletiu-se na coordenação dos esforços de todos os países, demonstrando que 
a realidade latino-americana fazia parte de um grupo sociocultural importante e que, a 
partir desse reconhecimento, era necessário pensar soluções em nível continental. Com 
o objetivo de descobrir as estruturas sociológicas próprias da América Latina, o CELAM se 
encarregou da realização das primeiras investigações com uma perspectiva sociogeográfi-
ca através da Federação Internacional de Institutos de Investigação Social e Sociorreligio-
sa (Feres), dirigida pelo belga François Houtard. Posteriormente, foram realizados estudos 
econômicos pelo Centro de Desenvolvimento Econômico e pelo Instituto Latino-Americano 
de Doutrina e Estudos Sociais (ILADES).

No que diz respeito à religião5, surge nessa época uma grande inquietação quanto ao dis-

3	  Sobre o método de Paulo Freire, ver essencialmente: Paulo FREIRE. Pédagogie des opprimés. Paris: Le Découvert/Maspero, 1983 (original 
em português: Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Ed. Paz e Terra, 1979).

4	  Sobre as origens da TdLib, ver também: Cassiano Floristán. Así nació la teología de la liberación. Revista Vida Nueva 1433 (1984), p. 1203-
1210.

5	  Utilizamos propositivamente o termo religião porque, nesse momento, essa inquietude era generalizada entre os católicos, os protestan-
tes e outras denominações religiosas. Motivadas por essa inquietude de mudança da realidade, várias dioceses do Brasil começam a realizar em suas 
cidades trabalhos concretos com outras religiões.



95

ISSN 3086-0903

tanciamento entre a pastoral tradicional e as novas necessidades do povo cristão inserido 
no movimento de mudança social. O desejo de uma renovação pastoral e institucional era 
intenso entre as elites, especialmente no Chile e no Brasil. Nesse contexto, a Ação Católica, 
especializada em encíclicas sociais, exercia forte influência em setores importantes do lai-
cato, do clero e entre os bispos. Desde então, já começava a haver uma insistência, embora 
por parte de um número reduzido de representantes do episcopado, numa pastoral volta-
da para a formação política e social no seio de uma Igreja que deveria tornar-se fermento e 
servidora do mundo, independentemente dos poderes civis instituídos (Galilea, 1985).

No entanto, na América Latina, o pensamento teológico não possuía o mesmo nível de 
desenvolvimento crítico que já havia sido alcançado pelos campos socioeconômico e po-
lítico. Como início de uma mudança, o CELAM incentivou, na década de 1960, a criação de 
diversos institutos: Instituto de Catequese (ICLA), Instituto de Pastoral (IPLA) e o Instituto 
de Liturgia. Todos tinham como objetivo apresentar uma documentação comum que infor-
masse seus participantes (padres, religiosos/as e leigos) sobre a situação e os avanços em 
nível continental, e com base numa visão comum – mesmo que a mentalidade teológica 
ainda fosse proposta por pessoas formadas na Europa, que continuavam a trabalhar na 
linha de repetição de uma teologia europeia, de Rahner ou Congar.

Essas iniciativas foram importantes, pois representam o início de um processo. No entanto, 
também evidenciaram a ausência de mediações concretas para atuar no contexto latino-a-
mericano, já que eram consideradas apenas a partir da aplicação da teologia europeia. Em 
outras palavras, quando a teologia buscava uma aplicação contextualizada, faltavam-lhe 
mediações concretas voltadas para a realidade latino-americana (Dussel, 1974).

3.	 O giro da virada da Igreja e da teologia latino-americana a partir 
do Concílio Vaticano II

Apesar das controvérsias em torno do ambiente interno e do direcionamento do Concílio 
Vaticano II (Comblin, 2005), esse encontra na América Latina o ambiente perfeito (Dussel, 
1974) para a recepção das suas ideias, que viriam confirmar as intuições de busca comum 
da Igreja e da sociedade latino-americana. Assim, durante os anos do Vaticano II, estabele-
cem-se na América Latina condições típicas e originais, talvez únicas em relação ao restante 
da Igreja universal, para a recepção do Concílio.

Por um lado, a intensificação da mudança social (anteriormente explicitada) e o acesso ge-
neralizado aos meios de comunicação estrangeiros e à tradição popular, revelam, pela pri-
meira vez, o questionamento acerca da realidade da efetiva unanimidade católica e a pos-
sível necessidade de um trabalho conjunto com outras denominações religiosas. Por outro 
lado, e como consequência do exposto, crentes e não crentes tomam consciência do nível 
de injustiça social estabelecido e da necessidade urgente de transformação da economia 
e da própria sociedade. Essa tomada de consciência ficou conhecida como “consciência re-
volucionária”, expressão que possui um sentido mais amplo e distante das ideologias mais 
influentes da época (Galilea, 1985). É nesse contexto eclesial e sociocultural, cada vez mais 
assumido e revelado pelos próprios latino-americanos, que se encontra o espaço onde o 
Vaticano II pode ressoar com maior força.



96

Embora, no Concílio Vaticano II, a Igreja latino-americana tenha sido representada por 601 
bispos e especialistas, o que correspondia a 22% do total de participantes, a sua voz não foi 
ouvida, salvo algumas exceções, como o brasileiro Dom Hélder Câmara. Por esse motivo, 
no Concílio, a Igreja latino-americana ficou conhecida como Igreja do silêncio (Maier, 2000).

Também é correto afirmar que o Concílio foi dominado, em termos de linha teológica, pelos 
europeus. De certa forma, pode-se dizer que respondia primordialmente aos desafios e 
questões do Primeiro Mundo. Apesar disso, o que vincula o Concílio à América Latina é o 
fato de que ele conecta a Igreja a aspectos concretos da realidade.

Na verdade, Karl Rahner propõe uma interpretação teológica surpreendente do Concílio, 
distinguindo três grandes períodos dentro de uma visão global da história da Igreja. O pri-
meiro período vai de Jesus a Paulo e está relacionado ao mundo judaico; o segundo período 
vai de Paulo até o Concílio, vinculando-se ao mundo ocidental, e o terceiro período, final-
mente, começa no Vaticano II e concede à Igreja uma abertura universal. A tese de Rahner 
consiste em afirmar que o Vaticano II é o início da descoberta e da realização da Igreja como 
Igreja de dimensão mundial. O autor fala prudentemente de início de um começo, ressal-
tando, assim, que essa transição na vida da Igreja rumo a uma verdadeira universalidade 
ainda necessitará de tempo para amadurecer (Maier, 2000).

Apesar do silêncio da Igreja latino-americana, a prática vem confirmar a tese de Rahner. 
Dom Manuel Larraín, bispo de Talca (Chile), presidente do CELAM, ainda durante a quarta 
sessão, anuncia a realização de um sínodo latino-americano imediatamente após o Concí-
lio. Assim, era anunciada a Conferência Geral do Episcopado da América Latina em 1968, 
em Medellín, sobre o tema “Presença da Igreja na transformação atual da América Latina à 
luz do Concílio Vaticano II” (Comblin, 1993, p. 917).

A consciência da dependência econômica espalhou-se e fez surgir uma consciência da de-
pendência cultural. No impulso e na necessidade de reler o Concílio de forma contextuali-
zada, revelou-se essa acentuada dependência cultural e percebe-se uma dependência do 
fazer teológico europeu: é graças a essa percepção, e depois de assumir essa dependência 
como um problema a ser superado, que se pode iniciar a formulação de uma teologia pro-
priamente latino-americana (Dussel, 1974).

Nessa mesma época, começa-se a observar um fluxo abundante de teologias, que surgem 
a partir de uma maior interdisciplinaridade e de um conhecimento vinculado a contextos 
eminentemente distintos. Com base em diversas perspectivas metodológicas, desenvol-
vem-se as teologias neoescolástica, antropológica transcendental, querigmática, das rea-
lidades terrenas, entre outras. Todas elas pretendiam elucidar um mesmo conteúdo da fé, 
mas a partir de pontos de partida diferentes quanto às suas problemáticas, consequên-
cias e compromissos. O denominador comum dessas teologias era de natureza geográfica: 
todas provinham da Europa. Nos demais continentes, com a progressiva maturidade dos 
anos seguintes, começaram a surgir as chamadas Teologias do Terceiro Mundo, cujo ponto 
de partida é o contexto histórico. É nesse momento, na América Latina, que nasce a corren-
te que se autodenomina Teologia da Libertação (Alcalá, 1985).

Nesse sentido, pode-se afirmar que a Teologia da Libertação nasce a partir do descobri-



97

ISSN 3086-0903

mento e da conscientização da dependência cultural que recai sobre o continente e é trans-
mitida à teologia. Assim, percebe-se que, se não se pensa a teologia a partir do contexto e 
da realidade latino-americana, ela fica no ar, correndo o risco de não tratar de nada essen-
cial e de se preocupar apenas com questões secundárias.

A partir dessa percepção, a teologia latino-americana deixa de ser uma cópia atenuada ou 
um reflexo dos movimentos teológicos precedentes de países como França e Alemanha. Ela 
assume agora um papel original, sendo construída em função de uma nova pastoral latino-
-americana, tal como foi expressa em Medellín. Com a Teologia da Libertação, pela primeira 
vez na história do continente latino-americano, apresenta-se uma reflexão própria, ancora-
da na situação das pessoas e dos povos latino-americanos (Oliveros, 1990).

4.	 O contexto histórico e teológico da América Latina quando da 
publicação de Evangelii Nuntiandi (70 Ss)

Passados dez anos do Concílio Vaticano II, Paulo VI publica a Exortação Apostólica Evangelii 
Nuntiandi, em 8 de dezembro de 1975. Na linha cronológica da América Latina, podemos 
dizer que, se a Conferência de Medellín (1968) foi impulsionada pelo Concílio e pela Populo-
rum Progressio (Para o desenvolvimento dos povos), de 1967, a Evangelii Nuntiandi contribui, 
a seu tempo, para a reflexão da Conferência de Puebla (que será realizada em 1979) sobre 
as chaves de leitura da libertação integral que se une ao sentido de missão. Libertação é 
conteúdo da salvação; logo, conteúdo da missão.

De fato, dez anos são um período bastante curto de análise se tomarmos em consideração 
o tempo histórico. Nesse sentido, o continente latino-americano em 1975 não se diferen-
ciava muito dos elementos descritos anteriormente, que se agravaram politicamente e, por 
consequência, aumentaram a contraposição à ação teológica e pastoral da Igreja. Contudo, 
podemos dizer que, nos anos 1970 e 1980, a América Latina viveu um contexto social e po-
lítico marcado por profundas contradições, tensões e transformações. É possível destacar 
os seguintes elementos centrais:

a) Ditaduras militares e autoritarismo – Grande parte dos países latino-americanos esteve 
sob regimes militares, que chegaram ao poder alegando combater o comunismo e man-
ter a “ordem social”. Brasil, Chile, Argentina, Uruguai e Paraguai são exemplos marcantes. 
Esses governos restringiam liberdades políticas, censuravam a imprensa, perseguiam opo-
sitores e violavam sistematicamente os direitos humanos com prisões, torturas e desapa-
recimentos forçados.

b) Polarização ideológica – A Guerra Fria dividia o mundo entre Estados Unidos e União So-
viética, e a América Latina se tornou palco dessa disputa. De um lado, movimentos revolu-
cionários e de inspiração marxista buscavam mudanças sociais profundas, como em Cuba 
e na Nicarágua (com a Revolução Sandinista em 1979); de outro, os EUA apoiavam ditaduras 
militares e políticas de segurança nacional para conter o avanço comunista.

c) Crises econômicas e desigualdade – Apesar de alguns períodos de crescimento econômi-
co, a região enfrentava forte concentração de renda e pobreza estrutural. Nos anos 1980, 



98

conhecida como a “década perdida”, as economias latino-americanas foram duramente 
atingidas pela crise da dívida externa, pela inflação descontrolada e por políticas de austeri-
dade impostas por organismos internacionais como o Fundo Monetário Internacional (FMI). 
Isso gerou desemprego, queda da qualidade de vida e maior instabilidade social.

d) Movimentos sociais e resistência – Ao mesmo tempo, surgiram fortes movimentos po-
pulares e organizações sociais, como sindicatos e comunidades eclesiais de base, além de 
grupos indígenas, camponeses e feministas. Eles denunciavam a injustiça social, reivindica-
vam democracia e lutavam por direitos básicos. A Teologia da Libertação, nascida no seio 
da Igreja Católica, também desempenhou papel importante, articulando fé cristã a com-
promisso com os pobres e com a transformação social.

e) Transições democráticas – No final dos anos 1970 e ao longo dos anos 1980, iniciou-se um 
processo gradual de redemocratização. Pressionados por crises econômicas, pela mobiliza-
ção popular e pelo desgaste dos regimes autoritários, vários países começaram a realizar 
eleições livres e a restaurar instituições democráticas. Esse período abriu caminho para a 
reconstrução das sociedades civis e o fortalecimento da participação política.

A pergunta trazida pela Evangelii Nuntiandi era: como realizar um processo de missão no 
continente à luz deste e para novos contextos?

5.	 Evangelii Nuntiandi como luz para o contexto atual

Estratos da humanidade que se transformam: para a Igreja não se 
trata tanto de pregar o Evangelho a espaços geográficos cada vez 
mais vastos ou populações maiores em dimensões de massa, mas 
de chegar a atingir e como que a modificar pela força do Evangelho 
os critérios de julgar, os valores que contam, os centros de interes-
se, as linhas de pensamento, as fontes inspiradoras e os modelos 
de vida da humanidade, que se apresentam em contraste com a 
Palavra de Deus e com o desígnio da salvação (EN, 19).

Ora, tal como para aquele momento, hoje não são poucos os desafios e situações que se 
contrastam com o desígnio da Palavra de Deus, intra e extraeclesialmente. Entre tantos, 
aqui quisemos destacar – à luz da EN, 19 – três binômios intraeclesiais que nascem nos anos 
1970 e até hoje impedem o avanço da ação missionária da Igreja, estando em contraste 
com a Palavra de Deus e suas decorrências práticas.

a.	 Pessoa × massificação

Entre as várias compreensões teológicas de pessoa, quero destacar aqui a que mais 
toca a pastoralidade da Igreja: a de destinatário da evangelização. Trata-se não só da-
queles/as que se encontram nas nossas comunidades, mas de “todos, todos, todos” os 
que se encontram no mundo, versus o que hoje vem sendo aclamado como solução, 
que é a massificação que leva ao reducionismo individualista. Não há nada mais con-
trário a ser discípulo/a de Jesus do que não ter rosto, do que ser massificado. Igreja de 



99

ISSN 3086-0903

massa não perfaz comunidade; perfaz, antes, um “tanto de gente junta”. Comunidade 
prevê rostos, identidades que possam dialogar, com-viver, com-partir, com-dividir a 
vida, como diz Agamben (2009). Que possam, enfim, aprender a ser de fato cristãos/
ãs através das relações humanas.

Decorrência – É urgente voltarmos às pequenas comunidades para sairmos do anonimato, 
dos sacramentalismos – da redução da vivência cristã ao consumo dos sacramentos, como 
dizia Libânio (2000) –, dos “devocionismos” que vêm cada vez mais tomando espaço na in-
termediação entre Ser Humano e Deus das mais diferentes formas. Faz-se frente a esses úl-
timos elementos com uma séria retomada da animação bíblica, pastoral. A séria formação 
do clero, dos/as religiosos/as, dos bispos e leigos/as, deve estar pautada na centralidade da 
Palavra de Deus, lida em censo eclesial no sentido mais profundo, que associação Sagrada 
Escritura e magistério para fazer avançar a tradição da Igreja, que é viva e deve ser per-
manentemente reformada. Para tanto, é urgente voltar a pensar de que forma iniciamos 
crianças, jovens e adultos na vida cristã: por uma qualificação mistagógica que os leve a 
uma real experiência cristã pessoal com a pessoa de Jesus ou por uma “transmissão de fé” 
com conteúdos que permaneceram exteriores àqueles/as que se encontram nesses pro-
cessos? Transmissão de conhecimento é distinto de experiência. Experiência (Ricoeur, 1990) 
é o caminho em torno do qual há um antes e um depois, caminho esse que entendemos 
racionalmente e que nos possibilita seguir de outra forma. A experiência passa a ser cons-
tituinte de cada um de nós; ela nos transforma, nos marca e nos constitui de outra forma. 
Não é exterior a nós. Por isso a experiência cristã é infinitamente mais ampla e profunda do 
que unicamente a transmissão de conhecimento.

b.	 Igreja em saída × imobilismo

A expressão Igreja em saída é mais do que unicamente uma expressão: é uma forma de 
ser Igreja ou, poder-se-ia dizer, “a” forma de ser Igreja, a forma como a Igreja deve estar 
e ser no mundo. Ela não foi inventada por Francisco, mas compila a tradição da Igreja e a 
teologia conciliar de modo a ser capaz de se mostrar como único sinal do Reino de Deus à 
medida que se faz Igreja peregrina na história (Paulo VI, 1964), deixando-se tocar e tocando 
as realidades concretas de onde se situa. Igreja em saída pressupõe proximidade, encontro, 
relação, contexto territorial, diálogo, missão e testemunho. Em posição contrária à Igreja 
em saída, encontra-se a tendência ao imobilismo, expressa pela insistência em uma Igreja 
das sacristias, dos poderes internos, das pastorais individualizadas, das manutenções do 
“sempre foi assim e para que mudar”. A Igreja do imobilismo tem medo de perder seu status 
quo; tem medo de gente, de realidade. Traduz um cristianismo e um anúncio do Evangelho 
para aqueles/as que nem sempre se ouvem.

Decorrência – A Igreja do imobilismo é aquela que não quer se “enlamear e nem primerear” 
(Francisco, 2013, n.p.); é aquela que hoje se traduz na estética das roupas e das rendas, das 
mãos, dos gestos, do clericalismo tão denunciado por Francisco, e que não consegue dialo-
gar com o mundo presente. O imobilismo leva a Igreja a não ser mais Igreja, considerando 
que o seu papel principal é “anunciar Jesus e seus ensinamentos no tempo presente”, isto 
é, ser missionária. Como ser missionária trancada nas sacristias? Afirma o Documento de 
Aparecida, 331 (CELAM, 2007): “A missão primária da Igreja é anunciar o Evangelho de ma-
neira tal que garanta a relação entre Fé e Vida, tanto da pessoa individual como no contexto 



100

sociocultural em que as pessoas vivem, atuam e relacionam entre si”. Com o mesmo teor 
se expressam a Evangelii Nuntiandi (19), acima citada, e o Ad Gentes (2): “A Igreja peregrina é, 
por sua natureza, missionária, visto que tem a sua origem, segundo o desígnio de Deus Pai, 
na “missão” do Filho e do Espírito Santo” (Paulo VI, 1965, n.p.).

c.	 Ministerialidade × hierarquia

A ministerialidade, que nasce do batismo, é o ponto principal para uma Igreja sino-
dal. Ministerialidade que pressupõe serviço à luz do “risco e do poder da Cruz”, e não 
unicamente da posição hierárquica que se toma na comunidade eclesial (FRANCISCO, 
2024, n.p.). Em reiteradas ocasiões, Francisco (2013, n.p.) alertou contra o “câncer da 
Igreja”, traduzido na palavra “clericalismo” (EG, 102), que podemos ampliar para epis-
copalismos, leiguismos, diaconismos, seminarismos, religiosismos. Isso diz respeito a 
todos os agentes eclesiais que se perdem da função social que têm na comunidade 
eclesial e se prendem unicamente ao lugar social como um exercício de poder pasto-
ral. Esquecem, sobretudo, que um dia passarão e que outros/as virão de uma forma 
infinitamente melhor que a sua. O status/poder é substituído pela caridade, pela pro-
ximidade, pelo sentido de ser comum-unidade de discípulos/as de Jesus, todos apren-
dizes de si e de seus ensinamentos.

Decorrência – É urgente recuperar nas comunidades e concretizar (esta é a etapa do Sínodo 
para a Sinodalidade em que nos encontramos), com a participação de todos os Conselhos 
Pastorais, uma dinâmica eclesial que dê voz a todos os agentes eclesiais. Que a escuta seja 
desinteressada, pois ela é realizada sob a ação do Espírito, e não sob a ação das vaidades 
humanas. Se desejamos como princípio criar uma comunidade justa, fraterna e inclusiva, é 
necessário, antes de tudo, sermos internamente esta sociedade eclesial.

6.	 Conclusão

Quisemos, neste artigo, realizar uma comparação contextual entre passado e presente. 
Ambos reforçam, depois de 50 anos, a atualidade da Exortação Apostólica Evangelii Nun-
tiandi (1975) à luz dos desafios que ainda se fazem presentes no meio eclesial, impedindo o 
avanço do papel primeiro e essencial da Igreja, que é a realização de sua ação missionária.

Finalmente, estamos certos de que os caminhos de esperança somente podem ser concre-
tizados no mundo a partir do exercício de três elementos intrínsecos à Igreja e à teologia: 
misericórdia, diálogo e testemunho. Os três binômios acima (haveria muitos outros a ser 
pensados) nos dizem da necessidade urgente da realização de deslocamentos que tradu-
zam a missionariedade e a eclesialidade da Igreja, contanto que estejam, de fato, vinculadas 
ao Evangelho e à pessoa de Jesus (seu pensamento e práxis).



101

ISSN 3086-0903

7.	 Referências

AGAMBEN, G. O que é contemporâneo e outros ensaios. Chapecó: Argos, 2009.

ALCALÁ, M. Théologie de la libération: histoire, courants, critique. In: CHENU, B.; 

LAURET, B. Théologies de la libération: documents et débats. Paris: Cerf/Centurion, 1985. p. 
11-35.

BOFF, L.; BOFF, C. Qu’est-ce que la théologie de la libération? Paris: Cerf, 1987. (Collection Foi 
Vivante, 223).

CELAM – V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe. Aparecida, 13 a 
31 maio 2007. Documento final. São Paulo: Paulinas, 2007.

COMBLIN, J. Medellín et les combats de l’Église en Amérique Latine. In: LADRIÈRE, P.; LU-
NEAU, R. Retour de certitudes: événements et orthodoxie depuis Vatican II. Paris: Le Centurion, 
1987.

COMBLIN, J. As sete palavras-chave do Concílio Vaticano II. Revista Vida Pastoral, n. 243, 
2005.

COMBLIN, J. Se a Igreja não mudar de modelo, será abandonada pelas massas. Revista Ecle-
siástica Brasileira, n. 212, 1993.

COMBLIN, J. Théologie de la pratique révolutionnaire. Paris: Éditions Universitaires, 1974.

DUSSEL, E. Histoire et théologie de la libération: perspective latino-américaine. Paris: Cerf, 1974. 
(Collection Développement et Civilisation).

FLORISTÁN, C. Así nació la teología de la liberación. Revista Vida Nueva, n. 1433, 1984, p. 
1203-1210.

FRANCISCO, Papa. XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos. Documento final 
do Sínodo para a Sinodalidade, 2024. Publicado em out. 2024. Disponível em: https://www.
vatican.va. Acesso em: 22 set. 2025.

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium: sobre o anúncio do Evangelho no 
mundo atual. Publicada em 24 nov. 2013. Disponível em: https://www.vatican.va. Acesso em: 
25 ago. 2025.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

GALILEA, S. Exemple d’une réception “sélective” et créative du concile: l’Amérique Latine 
aux Conférences de Medellín et de Puebla. In: ALBERIGO, G.; JOSSUA, J.-P. La réception de 
Vatican II. Paris: Cerf, 1985. (Collection Cogitatio Fidei, 134).



102

LIBANIO, J. O fascínio do sagrado. Vida Pastoral, n. 212, maio/jun. 2000, p. 2-7. Disponível em: 
https://www.vidapastoral.com.br/artigos/ciencias-da-religiao/fascinio-do-sagrado. Acesso 
em: 25 ago. 2025.

MAIER, M. L’Amérique latine. In: DORÉ, J. Le devenir de la théologie catholique mondiale depuis 
Vatican II (1965-1999). Paris: Beauchesne, 2000. (Collection Sciences Théologiques et Reli-
gieuses).

MICCOLI, G. Le pontificat de Jean-Paul II: un gouvernement contrasté. Bruxelles: Lessius, 2012.

OLIVEROS, R. Historia de la teología de la liberación. In: ELLACURÍA, I.; SOBRINO, J. (org.). 
Mysterium liberationis: conceptos fundamentales de la teología de la liberación. t. 1. Madrid: 
Editorial Trotta, 1990.

PAULO VI, Papa. Constituição Dogmática Lumen Gentium sobre a Igreja. Publicada em 21 nov. 
1964. Disponível em: https://www.vatican.va.

PAULO VI, Papa. Decreto Ad Gentes sobre a atividade missionária da Igreja. Publicado em 7 
dez. 1965. Disponível em: https://www.vatican.va. Acesso em: 25 ago. 2025.

PAULO VI, Papa. Carta Encíclica Populorum Progressio sobre o desenvolvimento dos povos. Pu-
blicada em 26 mar. 1967. Disponível em: https://www.vatican.va. Acesso em: 22 set. 2025.

PAULO VI, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Nuntiandi. Publicada em 8 dez. 1975. Disponí-
vel em: https://www.vatican.va. Acesso em: 22 set. 2025.

RICŒUR, P. Soi-même comme un autre. Paris: Éditions du Seuil, 1990.

TAMAYO-ACOSTA, J. J. Para comprender la teología de la liberación. Madrid: Editorial Verbo 
Divino, 1989.

Recebido: 06 de outubro de 2025   |   Aceito: 29 de outubro de 2025


